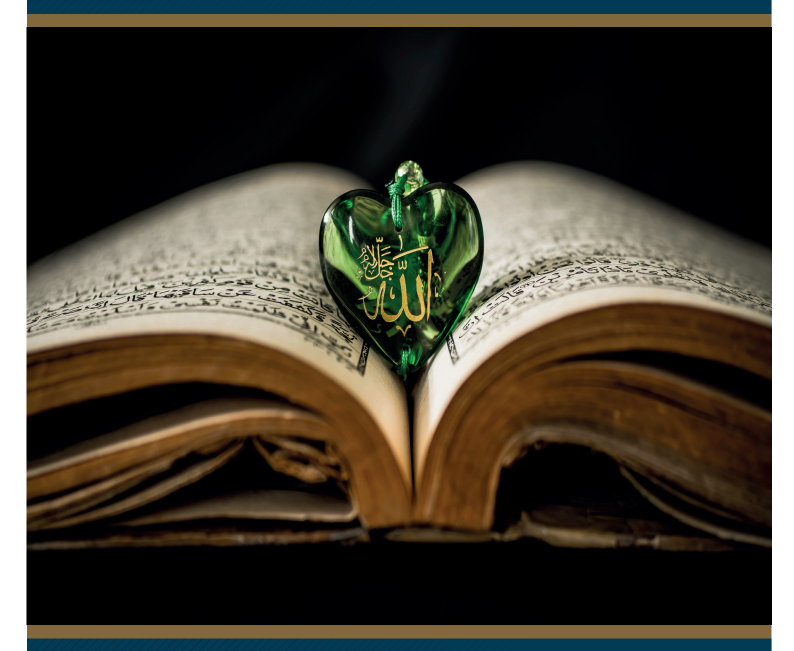
# بنية الحُبّ في النصّ القرآني



هلال بن حسین باحث تونسي

Mominoun Without Zorders للدراسات والأبحاث www.mominoun.com



#### الملخص:

ننظر في هذا البحث في قيمة أخلاقية إلاهية أخذت منها المخلوقات بنسب مُتفاوتة كسائر القيم والصفات الإلاهية الأخرى، مثل الحلم والرّحمة والعلم، وهذه القيمة هي الحبّ فمصدر البحث إذن هو النصّ القرآني، أي أنّ لغة القرآن بنَظْمها ونُظُمها هي التي تبوح بأسرار هذه القيمة، واللفظ القرآني هو الذي يُستنطق ولسنا نُعارض التّفاسير الأخرى أو نُناقضها، وإنّما نلتمس الشّرح من داخل اللغة. ولغة القرآن هي العربيّة.

وإذ إنّ لكلّ باحث أداة ومرجعيّة، فإنّ المرجعيّة التي اعتمدناها هي مُقاربة «مُعجميّة الشّرح والتّأليفيّة»، وتُمثِّل الفرع المُعجميّ من النّظريّة اللسانيّة «نظريّة المعنى والنصّ» لملتشوك. ففي هذه المُقاربة رُؤية لسانيّة محور ها فكرة التعلّق(1)، التي يُشار إلى سبق سيبويه إليها(2). وهذه المُقاربة تعتمد الوحدة المُعجمية محورًا للبحث اللساني، مع العلم أنّ التّركيب جزء من البنية المُعجميّة لهذه الوحدة. فللوحدة بنية مُعجميّة تشمل البنية الدّلاليّة والبنية التّركيبيّة؛ والثانية منعكسة عن الأولى(3)، وتحكم البنيتين تعلّقيّة دلاليّة تركيبيّة تنظُّم الأدوار الدّلاليّة والتّركيبيّة. ولها بعد ذلك بنية تأليفيّة تنظّم علاقاتها الخارجيّة بكلّ ما لها به صلة من الوحدات المُعجميّة الأخرى كالتّرادف(4) مثلاً. وتُمنوَلُ هذه العلاقات على نحو مُطّرد بواسطة ما يُسمّى بالوظائف المُعجميّة (5)، وباستعمال العباريّات (6). والوحدة المُعجميّة التي نعتمدها في هذا البحث هي فعل «أحبّ»، ومنها ومن تحليل بنيتها نتوصّل إلى أبعاد استعمالها في القرآن، ونتوصّل إلى معرفة منزلة الحبّ عند الله، وما يُنتظر من عباده إن أرادوا التشبّه به في هذا الخُلق أن يفعلوه. فهل هذا الفعل «أحبّ» أحادي الدّلالة في القرآن؟ وهل الفعل الذي يُسندُ إلى الخالق والمخلوق واحد أم هو متعدّد؟ فإن اختصّ كل من الخالق والمخلوق بضرب من الحبّ، فما منزلة كلّ من الضربين من الحبّ في النصّ القرآني؟ وما أثر كلّ من الضّربين في حياة الإنسان من حيث سعيه لتحقيق القيم الأصيلة التي تضمن له السعادة في الدّنيا والنّجاة في الآخرة؟ ونحن في سبيل تحليل مثل هذه المسائل نسلك سبيل تعميق النّظر في اللغة للاجتهاد في فهم القرآن بالنَّظر إلى كون معرفة هذا اللسان شرطا لتعقِّل القرآن والاجتهاد في تفسيره ومعرفة مراد الله من أدلته (٦). وينتج عمّا قدّمنا أنّ المصطلحات الأساسيّة في هذا البحث هي:

قسم الدراسات الدينية 2

<sup>1</sup> Dépendance/Dependency، يُنظر: Igor Mel'čuk: Dependency.

<sup>2</sup> Mel' cuk (Igor): Dependency, p 1, 22.

Mel'čuk & al: I.L.E.C. p125/ 246 ص 6 فيما يخصّ هذا مصطلح الوظائف المُعجميّة، يُنظر: مُقدّمة لمُعجميّة الشّرح والتأليفيّة، ص 246 /246 Paraphrases.

<sup>7</sup> د. أحمد محمود الرّين: أهميّة اللغة العربيّة في فهم القرآن والسنّة، ط1، 1430 هـ/ 2009 م، دائرة الشّؤون الإسلاميّة والعمل الخيري بدبي، إدارة البحوث.



- «مُعجميّة الشّرح والتّأليفيّة» (8)، وهي الجانب المُعجميّ من نظريّة لسانيّة أشمل، هي «نظريّة المعنى والنصّ» لصاحبها إيغور ملتشوك (9).

- «اللفظ»(10)، و هو الذي أجيز استعماله في الخطاب من الوحدات اللسانية، ووجد له مكانًا في المُعجم والقاموس. وقد يكون اللفظ أحاديّ الدّلالة وقد يكون من المُشترك الدّلاليّ، فمثال ما هو أحاديّ الدّلالة «وردة»، و هو حينئذ لفظ ووحدة مُعجميّة في آن واحد، ومثال ما هو من المُشترك الدّلاليّ «عين»، ولها دلالات كثيرة، نذكر منها عين = باصرة، و عين = جاسوس.

- «الوَحْدة المُعجميّة» (11) هي اللفظ الذي يكون أُحاديّ الدّلالة، ومثاله: (عين = باصرة)، أو (عين = جاسوس). والبحث الدّلاليّ لا يتيسّر إلاّ إذا اعتمد مفهوم الوحدة المُعجميّة، لا مفهوم اللفظ فإجراء علاقة الترادف مثلاً يُبيّن ذلك، فمرادف (عين = باصرة) مُختلف عن مُرادف (عين = جاسوس).

- «الوظيفة المُعجميّة» (12)، وهي «الدّالّة» في الرياضيّات. ولم يعتمد مُصطلح «الدالّة» لما يُمكن أن يُحدثه من لبس مع مُصطلحي «الدال» و «المدلول» والوظيفة المُعجميّة تُمكّن من مَنْوَلَة العلاقات الدّلاليّة على نحو مُطّرد وتُيسّر إدماج البحث اللساني في نظام الحَوْسَبة.

وقد توزّعت عناصر البحث على نحو ما يلي:

- 1 ـ تقديم
- 2 ـ شروط تعجيم اللفظ «أحبّ»

- 4-1 البنية الدّلاليّة للوحدة المُعجميّة «أحبّ اليّ بذل وأعطى»

www.mominoun.com 3

<sup>8</sup>Lexicologie explicative et combinatoire (LEC)/ Explanatory and Combinatorial Lexicology.

<sup>) 9</sup>Théorie Sens-Texte (TST لملتشوك، يُنظر: مُقدّمة لمُعجميّة الشّرح والتأليفيّة Mel'čuk & al: I.L.E.C. ؛Mel'čuk (Igor): Actants in semantics and syntax I & II ؛Kahane (Sylvain): The Meaning-Text Theory ؛Mel'čuk (Igor): Vers une linguistique Sens-Texte ؛Polguère (Alain): La Théorie Sens-Texte

<sup>11</sup> مُقدّمة لمُعجميّة الشرح والتأليفيّة، ص 37 /Mel'čuk & al: I.L.E.C. p16.

<sup>.</sup>Mel'čuk & al: I.L.E.C. p127, 192, 222/ 429 ، 374 ، 249 التأليفيّة، ص 249 ، 374 ، 249 فرس) = ص (f(x) = y)، يُنظر: مُقدّمة لمُعجميّة الشّرح والتأليفيّة، ص 249 ، 374 ، 249 التأليفيّة، ص 249 ، 374 ، 249 التأليفيّة، ص

معنى.  $\sim$  = في معنى. مفاده «في معنى»: م



- 4-1-1 شواهد الوحدة المُعجميّة «أحبّ $_{2}$  إنه وأعطى» في القرآن الكريم مُسندًا إلى الذّات الإلاهيّة
  - 4 1 2 اطّر الد الوحدة المُعجميّة «أحبّ  $_{_{1}}$  بذل وأعطى» في القرآن الكريم
  - 4 1 3 زمن تصريف الوحدة المُعجميّة «أحبّ  $_{\rm II}$  بذل وأعطى» في القرآن الكريم
  - 4 1 4 الفاعل الدّلاليّ الثّاني في بنية الوحدة المُعجميّة «أحبّ إلى بذل وأعطى» في القرآن الكريم
- $_2$  1 4 1 الصّيغة الصّرفيّة التي ورد عليها الفاعل الدّلاليّ الثّاني في بنية الوحدة المُعجميّة «أحبّ  $_1$  بذل و أعطى» في القرآن الكريم
- 4 1 4 2 دلالة الفاعل الدّلاليّ الثّاني في بنية الوحدة المُعجميّة «أحبّ  $_{_{2}}$  بنل وأعطى» في القرآن الكريم
  - 4 2 التّأليفيّة المعجميّة للوحدة المُعجميّة «أحبّ بنل وأعطى»
    - $\sim$  د (أحبّ  $_{2}$  هو يَ $_{2}$  د (أحبّ  $_{2}$  المرق من المرق أحبّ ما المرق من المرق أحب أحب المرق أحب ال
    - 5 ـ 1 ـ البنية الدّلاليّة:
    - $I_2$  2 البنية التعلّقيّة لفعل «أحبّ  $I_2$  هو يَ»
      - 6 ـ الخاتمة



#### 1 ـ تقديم

نتناول الحبّ باعتباره شعورًا من شأنه أن تَنْبني عليه مواقف وسلوكات. وللحبّ كسائر أنواع الشّعور والأحاسيس أثر في حياتنا وفي كيفيّة إدارة شؤوننا، وله أثره خاصّة في تحقيق السّعادة التي يحلم بتحقيقها كلّ إنسان. وليس الحبّ كما سنرى شعورًا يغزو الإنسان فيتلقّاه مسلوب الإرادة، بل هو شعور واع قابل للتّرويض والتّهذيب والتّوجيه نحو السّعادة الحقيقيّة، وهو فوق ذلك سلوك قد يرتقي بصاحبه إلى أعلى درجات إنسانيّته، وقد ينحطّ به إلى أسفل السّافلين. وإذ أنّ كلّ شيء يُطلب من ينابيعه فإنّ مصدر الحبّ كسائر ما رُكّب في تكويننا ـ مثل الرّحمة والعلم والمقدرة ـ هو الله سبحانه وتعالى، ومن شاء حسن الاقتداء فليطلب ذلك عنده دون غيره، إذ الحبّ مثل سائر القيم الأخرى أصيلة عند الله، مشوبة عند البشر بدليل قوله تعالى: «وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُجبُوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌ لَّكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَانَتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ»(١٠). وما عند الله، فقد بسطه لنا في قرآنه الكريم، وحمّل العربيّة إيّاه. وسبيلنا في هذا البحث إذن استنطاق العربيّة وسبر أغوار إمكاناتها التّعبيريّة بالتسلّح بأحدث أدوات التّحليل. فإنّنا إذن نستخرج جميع أبعاد الحب عند الله من خلال تحليل فعل «أحبّ» في القرآن الكريم معتمدين مُقاربة لسانيّة بعينها نُومن بجدواها وبمرونتها التي تُثيح الإحاطة الشّاملة بالكلم. ولذلك نبدأ عند النطريّق لأيّ عنصر بتبيين أداة البحث ثمّ نبرزها عاملة في موضعها من مجالات البحث في الوحدة المُعجميّة «أحبّ». وأولى الخطوات هي تبيين كيفيّة تحوّل الوحدات اللسانيّة إلى ألفاظ لها مكانها في الخطاب وفي المُعجم(٤) والقاموس(٤).

#### 2 ـ شروط تعجيم اللفظ «أحبّ»

يتحقّق اللّفظ وُجود في المُعجم والقاموس الذي يُمثّله، ويُصبح موضوعًا للدرس وللتعلّم وللتّعليم إذا كان له تأليف صوتيّ وانتماء مقوليّ وبنية صرفيّة ودلالة، وهي خصائص تمييزيّة لا بُدّ أن تتوفّر فيه(٤)، ومتى فُقِدت خصيصة منها حصل انزياح(٥)، وعلى أساسها جميعها أو إحداها على الأقلّ يتمّ تميّز لفظ عن لفظ. وأمثلة ذلك أنّ بين «قَلَم» و «أحبّ» اختلافًا في جميع هذه الخصائص، وأنّ بين «جميل» و «حبيب» اختلافًا في التّأليف الصّوتيّ والدّلالة واتّفاقًا في الانتماء المقوليّ والبنية الصّرفيّة، وأنّ بين «باقر» (المُتوسّع في العلم) و «باقر» (الأسد) اتّفاقًا في التّأليف الصّوتيّ والبنية الصّرفيّة والانتماء المقوليّ واختلافًا في الدّلالة، وأنّ بين «سَكَتَ» و «صَمَتَ» اختلافًا في التّأليف الصّوتيّ واتّفاقًا في البنية الصّرفيّة وفي الانتماء المقوليّ والدّلالة، وإلى جانب هذه الخصائص الأساسيّة، تُوجد خصائص ثانويّة، منها خاصّة خاصيّة التولّد وخاصيّة

1 النقرة، 216

<sup>2</sup> Lexique/Lexicon.

<sup>3</sup> Dictionnaire/Dictionary.

<sup>4</sup> Milner: Introduction, pp322-325.

<sup>5</sup> ibid, p. 355



الانتماء إلى مُستوى لُغويّ. ولفظ «أحبّ» إذن أجيز استعماله في مُعجم المُتكلّمين وأُدرج في القواميس على أساس اجتماع هذه الخصائص فيه، وننظر فيها تباعًا.

#### أ ـ التّأليف الصّوتي للفظ «أحبّ»

تحدد خصيصة التّأليف الصّوتيّ أصوات المفردة (6)، وأوّل من تكلّم في ذلك الخليل بن أحمد، وهو بذلك مُؤسّس علم الأصواتيّة. وما يهمّنا في هذا المقام هو تكوّن فعل «أحبّ» من أصوات صحيحة لكنّ عين الفعل ولامه من جنس واحد ممّا أدّى إلى تضعيف. ومفاد ذلك أنّ الفعل المُضاعف والمهموز يأتيان من حيث كونهما عُرضة للتّغييرات الصّوتيّة في المرتبة الثّانية بعد المُعتلّ الذي تكون فيه التّغييرات مُطّردة. أمّا الصّحيح السّالم فأكثر ثباتًا. وقد صار معروفًا ـ خاصّة في مُستوى العاميّ ـ أنّ العربيّ ميّال إلى المجهود الأدنى في النّطق، ممّا يدفعه إلى تغيير بعض الصّيغ النّظاميّة. وهذا التّغيير يندر ـ كما قلنا ـ في الكلم ذات البنية الصحيحة السّالمة ويزيد في البنية الصحيحة غير السّالمة (المهموز والمُضاعف)، ويستفحلُ في بنية المُعتلِّ. وهذه التغيير ات شكليّة لا تؤثِّر في المعنى، ولكنّ الكلمات التي تطرأ عليها مثل هذه التّغيير ات تُصبح ذات صيغتين إحداهما نظريّة، وهي الصّيغة الأصليّة والثّانية مُنجزة، وهي التي يستعملها المُتكلّم. والقرآن قد أقرّ سلطة المُتكلّم والاستعمال بإدراجه هذه التّغييرات، وهو ما تدعو إليه الدّراسات اللسانيّة الحديثة. وأمثلته من القرآن كثيرة، ومنها برواية قالون عن نافع، وهي كثيرة: «بصطة» [ب ـ ص ط ـ ة]: وَزادَكُم فِي الخَلق بَصِطُةُ (7)، فإنّ أصلها النّظري «بسطة» [ب ـس ط ـ ة] على وزن فَعْلة، وقد ماثلت السين الطّاء في التَّفخيم، عملاً بقانون المجهود الأدنى في النَّطق. وإنَّ للفظ «أحبِّ» إذن أصلاً نظريًا هو أحْبَبَ على وزن أَفْعَلَ [ء - ح ب - ب -]، وعينه والأمه من جنس واحد (ب)، ويغلبُ سقوط حركة العين في الماضي بالنَّسبة إلى المُجرِّد لتجنّب الثَّقل النّاتج عن تتالى حركتي عين الفعل ولامه المُتماثلتين وعن تتالى مقاطع ثلاثة مُتماثلة، فتتغيّر الصّيغة في المُجرّد من حَبنَ [حَ ـ ب ـ ب ـ ] على وزن فَعَلَ إلى حبَّ [حَ ـ ب ب ـ ]، وقد سقطت حركة الباء الأولى وتقلّص عدد المقاطع من ثلاثة إلى اثنين، وانتقلت النّبرة إلى نهاية المقطع الأوّل المُنغلق. وتحصل التّغييرات في المزيد بتحقيق التّوازن المقطعي، ولكن بواسطة التّبادل الحركي بين فاء الفعل وعينه لا بواسطة السّقوط، أي أنّ فتحة الباء تذهب إلى الحاء فتُحرّكها، وتبقى الباء ساكنة سكون الحاء قبل أن تأخذ الفتحة، فتتغيّر الصّيغة في الماضي مع ضمائر الغائب باستثناء ضمير الجمع المؤنّث (هنّ) من أحْبَبَ على وزن أفعل [ء - ح ب - ب -] إلى أحبَّ [ء - ح ب ب -]، ومثال ثبات الصيغة النّظريّة مع ضمير المُتكلّم: «فَقَالَ إنِّي أَحْبَبْتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَن ذِكْر رَبِّي حَتَّى تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ(8). ومثال تغيّر الصّيغة النّظريّة في الماضي الحديث النبويّ: «المَرْءُ مع مَنْ أَحَبَّ».

6 ibid, pp. 332- 326

7 الأعراف، 69

8 ص 32



وتحصل التّغييرات ذاتها بالنّسبة إلى المُضارع مع جميع الضّمائر، فتتغيّر الصّيغة من [ي - 2 + 2] ب روتحصل التّغيير الله على وزن استفعل من «استحبب» [1 - 2] وتتغيّر فيما هو على وزن استفعل من «استحبب» [1 - 2] ومثاله: «ذلكَ بِأَنَّهُمُ استَحَبُّوا الحَياةَ الدُّنيا عَلَى الآخِرَةِ وَأَنَّ اللَّهَ لا يَهدِي القَومَ الكافِرين» (9).

والتّبادلُ الحركيّ واقعٌ أيضًا بين الحاء والباء الأولى عين الفعل عند تغيّر المصدر من [م ـ َ ح ب ـ َ ب ـ َ ب ـ ].

قد ورد الفعل موضوع البحث في القرآن الكريم في صيغ تصريفيّة، هي: «يُحِبُّ»، و «أَحَبٌ»، و «مَحَبّة»، و «مَحَبّة»، و «استحبّوا»، و «يستحبّون».

#### ب ـ الانتماء المقولي

ينتمي لفظ «أحب» إلى مقولة الفعل، وهي إحدى المقولات الثلاث التي ذكرها القدامى: الاسم والفعل والحرف، أو إحدى المقولات الخمس التي ذكرها المُحدثون: الاسم والفعل والصفة والظرف والأداة. والفرق بين التّصنيفين في تفريع الاسم في التّصنيف الثّاني.

ويتمُّ الانتقالُ من مقولة إلى أخرى في العربيّة بواسطة الاشتقاق. فهو توليد اشتقاقيّ، ولكنّه تحوير دلاليّ أيضًا. ويُمكن جدولة ألفاظ العربيّة وإحصاؤها سواء كانت أفعالاً أو أسماءً أو صفات أو ظروفًا أو أدوات بحسب هذه المقولات.

#### ج ـ البنية الصّرفيّـة

تتميّز العربيّة بأنّها لغة اشتقاقيّة، فللّفظ علاقات قويّة بمشتقّاته القياسية التي يهتمّ بها الصّرف الاشتقاقيّ عادة. والأنماط الصّيغيّة فيها وفي الألسن السّامية بصفة عامة تسمح بمَقْولَة المفردات وجدولتها تحت نمط صيغي مّا من أنماط النّظام الصّرفي (10). ذلك أنّها تحمل معاني صرفيّة تُحدّد انتماء المفردات إلى مقولة ما. ومثال ذلك «جرَى» فإنّ لها وزن فعَل يُلحقها بمقولة الفعل، ولِ «حَسَن» وزن فعَل يُلحقها باسْم الصّفة، ولِ «مَسْكن» وزن مَفْعَل يُلحقها باسْم المكان .. إلخ.

<sup>9</sup> النّحل 107

<sup>10</sup> وُضع في العربية قاموس طريف اعتمد الأبنية الصرفية الاشتقاقية وهو "كتاب شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم" وقد ألفه نشوان بن سعيد الحميري وطبع بليدن سنة 1370 هـ/ 1953 م.



ومعرفتنا بقواعد الصّرف(11) والاشتقاق هي التي تُمكّننا من تحديد أبنية الكلمات العربية: ثنائية وثلاثية ورباعية وخماسية(12) وتحديد الجذور والجذوع ومعرفة الزوائد. ولظاهرة الاشتقاق أهميّة خاصّة في العربيّة، يدلّ على ذلك أنّها أهمّ طريقة في التّوليد.

ويُعْتَبرُ الانتقالُ من وزن صرفي إلى آخر تحويرًا دلاليًا صرفيًا يهم طائفة من الألفاظ، ولذلك يُمكن جدولة ألفاظ العربيّة سواء كانت أفعالاً أو أسماءً بحسب هذه الأوزان. والمُجرّد من الفعل الذي نحن بصدد در استه هو «حبّ»، وهو غير مُستعمل، والمُستعمل إذن هو «أحبّ»، وهو متصرّف في القرآن أساسًا في المُضارع. ونجد في حقله الاشتقاقي المُعجميّ المزيد «استحبّ»، واسم الحدث «حُبّ»، وهو مُشتق من المُجرّد لا من المزيد، وكذلك الصّفة المُشبّهة «حبيب» واسم المفعول «محبوب» والمصدر الميمي «مَحبّة».

# د ـ خاصيّة الانتماء إلى مُستوى لُغويّ:

لمُتكلّم اللسان أوضاع مُختلفة لا تصلح مع كلّ وضع منها إلاّ طريقة واحدة في التّعبير تُلائمه (13)، عملاً بما قيل: «لكلّ مقام مقال». ويعني ذلك أنّه لا يكفي أن يُعرَفَ ما تمّ تعجيمه من الألفاظ، بل لا بُدّ أن تعرَفَ وُجوهُ استعماله بحسب المقام. وينجرّ عن ذلك أنّ المُتكلّم الجيّد هو الذي يكونُ عارفًا إذن بالمُستويات اللغويّة وبطرق توظيفها في الخطاب سواء على صعيد التّعميم والتّخصيص، فهي مُفردات لغة عامة أو مُصطلحات (14)، أو على صعيد الزّمن، فهي من القديم (15) أو الحديث، أو على صعيد الفصاحة، فهي فصيحة أو مُولّدة أو عاميّة (16) أو أعجميّة مُقترضة (17).

فلفظ «أحبّ» على صعيد التّعميم والتّخصيص يُعدّ من اللغة العامّة؛

وهو على صعيد الزّمن من القديم الذي يظلّ حيًا لأنّه مُتّصل بالإنسان ما دام هذا إنسانًا؟

و هو على صعيد الفصاحة من العربيّ الفصيح.

www.mominoun.com 8

<sup>11</sup> يُعنى بالصرف الصرف الاشتقاقي Morphologie dérivationnelle أو الصرف المعجمي Morphologie lexicale. وقد ذهب بعضهم إلى اعتبار الصرف الركيزة الأساسية في اللغة، ينظر: الحمزاوي: المعجم والصرف، ص ص 12-11

<sup>12</sup> Bohas: Etude des théories, pp 33-47.

<sup>13</sup> Wehr: Arabisches Wörterbuch, p IX.

<sup>14</sup> Robert méthodique, p XI.

<sup>15</sup> يُنظر: Vieux Robert méthodique, p XI. يُنظر:

<sup>16</sup> نجد مُستويات أخرى منها ما يختص به مكان مُعين، وهو الجهوي (argot / régional)، أو يُستعملُ داخل الأسرة، فهو الأسريّ (familier) يُنظر: نفسه، ص XI.

<sup>17</sup> يُنظر: ابن مراد: المعجم العلمي العربي المختصّ، ص ص 70-69؛ نفسه: مسائل في المعجم، ص ص 95-94 و134 -142؛ نفسه: المقولة الدّلاليّة، ص 30



تلك شروط تعجيم اللفظ، والغالب عليها الجانب الشّكلي، وإذا أردنا طرق باب الدّلالة فلا مناص من الخروج من حيز اللفظ الفضفاض إلى حيز أدق هو حيز الوحدة المُعجميّة، أي أنّه لا مناص من تقسيم اللفظ «أحب» إلى وحداته المُعجميّة لأنّ البحث الدّلاليّ أساسًا لا يكون إلاّ في مُستوى الوَحْدة المُعجميّة، ولا يُمكن أن يكون في مُستوى اللفظ.

#### و ـ الدّلالة المعجميّة

وهي أساسيّةٌ في تعجيم اللفظ وعامل حاسم في استخراج الوحدة المعجميّة من اللفظ وتحقّق تفرّدها.

ولخصيصة الدّلالة المنزلة الأولى في المبحث المُعجميّ عامّة لأنّها تختصُّ من بين الخصائص الأخرى بالمعنى في حين أنّ التّأليف الصّوتي يختصّ بالشّكل، ويغلب الشّكل على البنيتين الصرفيّة والمقوليّة مع تضمّنهما لمعنى صرفيّ جدوليّ بالنّسبة إلى البنية الصّرفيّة، ولمعنى مقوليّ بالنّسبة إلى الانتماء المقولي (18).

وإنّ ممّا يُيسّر الخوض في الدّلالة اعتماد مفهوم الوحدة المُعجميّة، إذ القول بأُحاديّة الدّلالة يُغنينا عن الحديث عن الدلالة الثانويّة والإيحائيّة والسياقيّة والمقاميّة واللسانيّة وغير ذلك(19) ثمّ إنّه يُمكّننا من تجاوز الحديث عن الدلاليين الذين اعتمدوا طرقاً من قبيل طريقة التّحليل المعنمي(20) التي تأثّرت بالتقطيع الصّوتميّ، وطريقة التّحليل الطّرازيّ على أساس الشّبه بالطّراز (21)، وطريقة التّحليل التّضمّنيّ(22) المعتمدة علاقات التضمّن بين الموجودات(23) غير أنّنا لا نعرض للدلالة في إطارها المُختلف عمّا رأينا إلاّ بعد استخراج الوحدة المُعجميّة من اللفظ.

# 3 ـ اللفظ «أحبّ» والوحدات المُعجميّة «أحبّ؛ ؟ ...»

تُظهِرُ القواميس «أحب» لفظًا من المُشترك الدّلاليّ، وإذا نظرنا في حقله الاشتقاقيّ وجدنا له حقلين مُعجمبّين مُنفصلين:

www.mominoun.com 9

<sup>18</sup> يُعتبرُ المهمل في نظرية الخليل شكلاً يتكون من التاليف الصوتي والبنية الصرفيّة والانتماء المقولي، ولكنّه لا يُعدُّ لفظًا ولا وحدات مُعجميّة إلى أن يكتسب المعنى من خلال استعماله للتعبير عن تجربة الجماعة اللغويّة، وكذلك "الشيفران" التي ارتجلها بشار في قصيدته التي يتغرّل فيها حماره بأتان الجيران، فليست لفظًا ولا وحدة مُعجميّة، لأنّه لا معنى لها بدليل جواب بشار عندما سألوه عن معناها، إذ قال: وما أدراني؟ هذا من غريب الحمار، فاسألوه!

<sup>19</sup>Lyons: L.A.L., pp 151-152 'F.J.Hausmann: La définition est-elle utile? pp 225 233.

<sup>20</sup> Pottier (Bernard): Théorie et analyse en linguistique.

Kleiber: La sémantique du prototype, p 5 ،21 Prototype؛ ابن مراد: مسائل، ص ص 36-37؛

<sup>22</sup> Hyponymique/hyperonymique / / Hyponymous / hyperonymous .

<sup>23</sup> Kleiber: La sémantique du prototype, pp 45 - 97 'Cruse: Lexical semantics, p p 89 - 93 'Tamba: Organisation hiérarchique, p 43.



أ ـ حقل محوره المُكوّن الدّلاليّ «اللزوم»، ويضمّ «أحبّ  $_{_{_{1}}}$ »: أحَبَّ البَعيرُ: بَرَكَ فلم يَثُرْ، أحبّ  $_{_{2}}$ : مال إلى موري. ويجمع بينهما معنى اللزوم. فالجمل يُلازم البروك، والمُحبّ يُلازم هو أو قلبه المحبوب. والمعنى الأوّل أصل للثّاني لأنّه حسى (24). وعلى رأس هذا الحقل اللفظ الأوّل ويُشار إليه بالرّقم الروماني  $_{_{_{1}}}$ .

ب ـ حقل ثان محوره المكوّن الدّلاليّ «العطاء والبذل»، ويضمّ: «أحبّ إلى الرّرع: بدا حبّه، أحبّ الزّرع: بدا حبّه، أحبّ يبذل للمحبوب. والمعنى أحبّ ينهما معنى العطاء والبذل. فالزرع يُعطي الحبّ، والمُحبّ يبذل للمحبوب. والمعنى الأوّل أصل للثّاني لأنّه حسيّ. وعلى رأس هذا الحقل اللفظ الثّاني ويُشار إليه بالرّقم الروماني إلى وانتضوي إلى اللفظ الثّاني الوحدتان المُعجميّتان المذكورتان الأولى والثّانية؛ وتنضوي إلى اللفظ الثّاني الوحدتان المُعجميّتان المخعميّتان المختبان الحسّيّان ـ البُروك وبُروز الحبّ ـ غير مُستعملين في القرآن، وما تفرّع عنهما هو المُستعمل. وإذا كان الخلط شائعًا إذن بين هذين النّو عين من الحبّ المُتفرّ عين عن المعنيين الحسّيّن، فإنّنا نحرص إذن على التّمييز بينهما وأنّ لكلّ منهما مرجعًا مُختلفًا عن مرجع الآخر.

I أحبّ (محوره أو معناه النّوويّ المُكوّن الدّلاليّ «اللزوم»):

«أحبّ،»: أحَبَّ البَعيرُ: بَرَكَ فلم يَثُرْ

أحبّ : مال إلى/ هُويَ.

فهما بالنسبة إلى اللفظ الأوّل وحدتان: ﴿ أحبّ  $_{
m I}$  و ﴿ أحبّ  $_{
m c}$  الله فهما بالنسبة إلى اللفظ الأوّل وحدتان

II أحبّ محوره أو معناه النّوويّ المكوّن الدّلاليّ «العطاء والبذل»:

«أحبٍّ»: أحبّ الزّرع: بدا حبّه.

أحبّ <sub>2</sub>: ودّ

و هما بالنسبة إلى اللفظ الثَّاني وحدتان: «أحبّ  $_{_{\rm I}}$ II» و «أحبّ  $_{_{\rm C}}$ II».

ونحتاج بالإضافة إلى ذلك إلى تبيين بنية «ود» الدّلاليّة ليتّضح وجه الترادف مع «أحبّ  $_{2}\Pi$ ».

فإنّ ﴿ ودّ ﴾ لفظان لا يشتركان في أيّ مكوّن دلاليّ:

«ودّ،»: بذل وأعطى فرس ودود: باذلة ما عندها من الجري.

قسم الدراسات الدينية 10 قسم الدراسات الدينية

<sup>24</sup> من طرق التوليد في اللغة التوسّع الدّلاليّ، والمحسوس أصل لغير المحسوس، ومثال ذلك أنّ الرّجل العاقل حسب ابن الأنباري في لسان العرب هو الجامع لأمره ورأيه، وهو مأخوذ من عقلت البعير إذا جمعت قوائمه.



«ودّ<sub>II</sub>»: تمنّى (<sup>25)</sup>: «يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِجِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَن يُعَمَّرَ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ»؛ «مَّا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَلَا الْمُشْرِكِينَ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْكُم مِّنْ خَيْرٍ مِّن رَّبِّكُمْ»؛ «وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُونَكُم مِّن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا».

وإذ تحصّلتْ لنا وحدتان مُعجميّتان، هما «أحبّ $_2$ I» في معنى هوِ يَ (أحبّ $_2$ I هوِ يَ) (26) و «أحبّ $_2$ II» في معنى و د ، أي بذل وأعطى (أحبّ $_2$ II بذل وأعطى)، فقد صار بالإمكان تناول بنيتيهما المعجميّتين، ونُفصّل القول في الثّانية لأنّها أهمّ بالنّظر إلى أنّ الله قد خصّ نفسه بها.

# 4 ـ البنية المُعجميّة لـ «أحبّ II يبذل وأعطى»

تشمل البنية المُعجميّة البنية الدّلاليّة والبنية التّركيبيّة والبنية التأليفيّة. وإنّ دلالة الوحدة المُعجميّة في إطار مُعجميّة الشّرح والتّأليفيّة على صلة ببنيتها. وإذ إنّ الفعل في هذه المُقاربة ذو بنية حمليّة (27)، فأقرب السّبل لاستخراج دلالته تكون في استخراج المحمول(28) ومعمولاته أو موضوعاته (29)، حيث دلالة الوحدة المعجميّة في الأفعال محمول ذو عدد من الموضوعات يُطابق عدد الفواعل الدّلاليّة، ومن ثمّ فإنّه يُطابق عدد الفواعل الدّلاليّة، ومن ثمّ فإنّه يُطابق عدد الفواعل الدّلاليّة،

#### $^{\circ}$ البنية الدّلاليّة لفعل $^{\circ}$ البنية الدّلاليّة لفعل $^{\circ}$

توصفُ البنية الدّلاليّة للوحدة المعجمية في إطار مفهوم البنية الحمليّة، حيث يكون معنى تلك الوحدة المُعجميّة محمولاً ذا عدد من الموضوعات، هي الفواعل الدّلاليّة أو الأطراف العاملة على تحقّق الدّلالة، ويُعبّر عن هذه الأطراف في إطار الشّكلنة بواسطة المتغيرات (أب جد.) على النحو التالى:

(أ) يُحبّ (ب)

اً يُحبّ  $_{2}\Pi$  ب =الله يود إنسانًا له صفات أو أفعال تُرضي الله.

www.mominoun.com 11 قسم الدراسات الدينية

<sup>25</sup> البقرة 96؛ البقرة 107؛ البقرة 109

<sup>26</sup> هذا الرّمز () يُعوّضُ عبارة «في معنى».

<sup>27</sup> Structure argumentale/ Argumental Structure/ 151 مُقدّمة لمُعجميّة الشرح والتأليفيّة، ص 151 Mel'čuk & al: I.L.E.C. p76.

<sup>28</sup> Prédicat/ Predicate.

<sup>29</sup> Arguments.

<sup>30</sup> يُنظر لمزيد التوضيح: ابن حسين، البنية المُعجميّة لفعل "قال" في القرآن الكريم: مُؤسّسة «مؤمنون بلا حدود» 12 مارس 2014، قسم الدراسات الدينيّة.



فالطّرف الأوّل أو الفاعل الدّلاليّ الأوّل أو المُحِبّ فيُرمز إليه في إطار الشّكلنة بحرف (أ)، وهو الله أساسًا بالنّسبة إلى هذا الفعل. أمّا الطّرف الثّاني أو الفاعل الدّلاليّ الثّاني أو المحبوب، فيُرمز إليه في إطار الشّكلنة بحرف (ب)، وهم البشر الذين نالوا رضا الله بصفاتهم وأفعالهم.

وككلّ فعل يُمكن أن يتطلّب «أحبّ II» - بالإضافة إلى الفاعلين الدّلاليين الأساسيين أطرافًا غير أساسية مثل سبب الحبّ وكيفيّته وزمانه وغير ذلك. فأمّا السّبب فلا وجه للسّؤال عنه إذا كان الفاعل الدّلاليّ الأوّل هو الله، وللعقل البشريّ مع ذلك أن يلتمس ما يكون في مُتناوله من الحكمة الإلاهيّة إن وجد في الأدلّة العقليّة ما يُطمئنه. وأمّا الزّمان فهو السّرمد، وقد أيّد ذلك وُجود صيغة واحدة لحبّ الله لخلقه هي صيغة المُضارع التي تدلّ على الدّوام، وأمّا الحال أو الكيفيّة، فإنّ في آيات الله المكتوبة والمُشاهدة تجليّات هذا الحبّ. وتُظهرُ هذه التجليّات نِعَمَ الله. وما أحسن من نِعَم الله دليلاً على حبّه لمخلوقاته؟ وإذ إنّ نِعم الله تدلّ ضِمنًا على حبّ الله، فإنّنا سنعود إليها في باب التّعالق الدّلالي عند تناول الوظيفة المُعجميّة «تضمّن».

# 4 - 1 - 1 شواهد فعل «أحب إلى الذّات الإلاهية إلى الذّات الإلاهية

- 1. «قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ»، البقرة 222 أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ النَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ»، البقرة 222
- 2. «قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ»، آل عمران 31
  - 3. بَلَىٰ مَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ وَاتَّقَىٰ فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ، آل عمران 76
- 4. «الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ»،
   آل عمر ان 134
- 5. «وَكَأَيِّن مِّن نَّبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللَّهُ يُحِبُ الصَّابِرِينَ»، آل عمر ان 146
- ﴿ وَفِيمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنِتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ
   لَهُمْ وَشَاوِرْ هُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ»، آل عمران 159
- 7. «فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِّمَّا ذُكِّرُوا بِهِ وَلَا تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَائِنَةٍ مِّنْهُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ»، المُحُسِنِينَ»، المُددة 13

www.mominoun.com 12 قسم الدراسات الدينية



- 8. «سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَّالُونَ لِلسُّحْتِ فَإِن جَاؤُوكَ فَاحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ وَإِن تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَن يَضُرُّوكَ شَيْئًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ»، المائدة 42
- 9. «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ مَن يَشَاءُ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَائِمٍ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ»، المائدة 54
- 10. «لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقُوا وَّآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَّآمَنُوا ثُمَّ اتَّقُوا وَّآمَنُوا ثُمَّ اتَّقُوا وَّآمَنُوا ثُمَّ اتَّقُوا وَآمَنُوا ثُمَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ»، المائدة 93
- 11. «إِلَّا الَّذِينَ عاهَدتُم مِنَ المُشرِكِينَ ثُمَّ لَم يَنقُصوكُم شَيئًا وَلَم يُظاهِروا عَلَيكُم أَحَدًا فَأَتِمّوا إِلَيهِم عَهدَهُم إِلَّا اللَّهَ يُحِبُّ المُتَّقِينَ»، التَّوبة 4
- 12. «كَيفَ يَكُونُ لِلمُشْرِكِينَ عَهدٌ عِندَ اللَّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ إِلَّا الَّذِينَ عَاهَدتُم عِندَ المَسجِدِ الحَرامِ فَمَا استَقامُوا لَكُم فَاستَقيمُوا لَهُم إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُتَّقينَ»، التوبة 7
- 13. «لَمَسجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقوى مِن أَوَّلِ يَومٍ أَحَقُّ أَن تَقومَ فيهِ فيهِ رِجالٌ يُحِبَّونَ أَن يَتَطَهَّروا وَاللَّهُ يُحِبُّ المُطَّهِّرينَ»، التَّوبة 108
- 14. «وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ»، المحرات 9
- 15. «لَّا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ النَّهِمِ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ»، الممتحنة 8
  - 16. «إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُم بُنْيَانٌ مَّرْ صُوصٌ»، الصفّ 4

# نافراد فعل «أحبّ $_{2}$ بذل وأعطى» في القرآن $_{2}$ اطّراد فعل «أحبّ $_{2}$

تكرّر ذكر الله بالنّظر إلى كونه الفاعل الدّلاليّ الأوّل لفعل «أحبّ  $_{2}$ II» 16 مرّة. وأهميّة ذلك أنّنا يُمكن أن نرصد من خلال هذه الشّواهد المعنى الحقيقيّ للحبّ، فنقارن بين حبّ الله وحبّ عامّة البشر وسبيل من يتوق من هؤلاء إلى الارتقاء إلى منزلة الحبّ الإلاهي. وقد أشرنا إلى أنّ «حبّ» الله و «حُبّ» البشر لا يتجاور ان

www.mominoun.com 13



في حقل مُعجميّ واحد، وما «أحبّ I» و «أحبّ II» إلا من المُشترك اللفظي، وهو ما سيتجلّى تدريجيًا من خلال التّحليل.

### 

إنّ زمن تصريف الفعل هو المُضارع «يُحِب» الذي يُفيد الدّيمومة، ولم يُصرّف مرّة واحدة في زمن الماضي. ويعني ذلك أنّ الحبّ صفة مُلازمة للذّات الإلاهيّة تُشعّ على مخلوقاته ويأخذ منها كلّ بحسب ما تيسّر له. والحبّ الإلاهي ثابت من ثوابت الكون وركيزة من ركائز تماسكه وعامل من عوامل حسن انسجامه.

# 4 - 1 - 4 الفاعل الدّلاليّ الثّاني في بنية فعل «أحبّ $_{_{2}}$ بذل وأعطى» في القرآن

إنّ الفاعل الدّلاليّ الثّاني في بنية فعل «أحبّ  $_{2}$ II» هو الطّرف الثّاني في تكوّن دلالة هذا الفعل، وهو إذن المحبوب، أو مَنْ أو ما يُحبّه الله، وهو من قبيل أقوال النّاس وصفاتهم وأفعالهم. وما يُحبّه الله يُمكن الوصول اليه مُباشرة لأنّ النصّ القرآني ذكره تصريحًا، ويُمكن استنتاجه لأنّه مذكور ضمنيًا.

والذين ورد ذكر هم ضمن ما يُحبّه الله صراحة هم - مُرتّبين ترتيبًا تفاضُليًا: المُحسنون؛ المُقسطون؛ المُتّقون؛ المُومنون؛ المُتالمة ون؛ التُوّابون. المُتّقون؛ المُتامِرون؛ الم

# بذل $\Pi_2$ بنية فعل «أحبّ $\Pi_2$ بنية فعل «أحبّ $\Pi_2$ بنية فعل «أحبّ وأحطى» في القرآن الكريم

ورد الفاعل الدّلاليّ الثّاني في بنية فعل «أحبّ  $_{2}\Pi_{1}$ » في صيغة صفة الفاعل. فـ «المُحسنون» على سبيل المثال صفة للفاعل من فعل «أحسن»، و «المُقسطون» من «أقسط»، و «المُتّقون» من «اتّقى»، إلخ. ويعني ذلك أنّ الذّوات مُتساوية عند الله وأنّ الذي يُميّزها هو الفعل وما ينتج عنه من صفات. فمن عمل صالحًا كان من الصّالحين، وحظي بمحبّة الله، ومن عمل سيّئًا كان من السّيئين، وخسر محبّة الله، إذ لم يرد في القرآن ممّا يكرهه الله إلاّ ما هو من الأعمال أو الصّفات المُكتسبة التي يُحاسب عليها الإنسان، وهي المتجسّمة في المُعتدين والظّالمين والمُختال الفخور والمُستكبرين والفرحين والمُسرفين والكُفّار والمُفسدين والخائنين ( $^{(3)}$ ).

\_

<sup>31</sup> البقرة 190؛ المائدة 87؛ الأعراف 55؛ آل عمران 57، 140؛ الشورى 40؛ النساء 36؛ لقمان 18؛ الحديد 23؛ القصص 76؛ النحل 23؛ البقرة 276؛ آل عمران 32؛ الرّوم 45؛ البقرة 205؛ المائدة 64؛ القصص 76؛ النساء 107؛ الأنفال 58؛ الحجّ 38



# 4 - 1 - 4 - 2 دلالة الفاعل الدّلاليّ الثّاني في بنية فعل «أحبّ $_{_{2}}$ بذل وأعطى» في القرآن الكريم:

يُمثّل ما يحبّه الله وحدات مُعجميّة في صيغة صفة الفاعل. وكلّ وحدة مُعجميّة لها دلالة ذاتيّة متكوّنة داخل بنيتها المُعجميّة، ودلالة علاقيّة ناتجة عن علاقاتها بغيرها من الوحدات المُعجميّة. ونورد الدّلالة الذّاتية في هذا المقام ونُرجئ الدّلالة العلاقيّة إلى حينها.

ـ المُحسن:

صفة من يعملُ حسنًا

\_ المُقسط:

صفة من يعدل

ـ الْمُتَّقى:

صفة من يخشى الله

ـ المُؤمن:

صفة من يُصدّق بالله

ـ المُهاجر:

صفة من يمتثل لنواهي الله وأوامره

ـ المُجاهد:

صفة من يبذل الوسع والطاقة

ـ الصّابر:

صفة من يحتمل ويتجلّد

ـ المُتوكّل:

صفة من يعتمد على الله



- المُتطهّر:

صفة من يتنزّه عن الأدناس

ـ الثّوّاب:

صفة الرّاجع عن المعصية

ـ المُقاتل في سبيل الله:

صفة المُحارب نُصرةً شه

فهذه هي الصّفات التي يُحبّها الله في الإنسان. وممّا يُلاحظ في دلالات هذه الوحدات المُعجميّة أنّها عامّة، وأنّها تتضمّن عددًا من الوحدات المُعجميّة أقلّ منها تعميمًا، أي أنّها رؤوس لحقول مُعجميّة تنضوي إليها، وهذا ما سيتّضح عند تناول الدّلالات العلاقيّة في إطار التّأليفيّة المعجميّة.

## % وأعطى» التّأليفيّـة المعجميّـة لفعل «أحبّ $\mathrm{II}_{\mathrm{c}_{\mathrm{s}}}$ بذل وأعطى»

تُظهِرُ التأليفيّة المُعجميّة الدّلالات التي لا تُظهرها الدّلالة الذّاتيّة. وهذه الدّلالات وليدة علاقة الوحدة المُعجميّة بغيرها من الوحدات، ولا غنى عنها لمعرفة طرق استعمال الوحدة المُعجميّة في الخطاب. ومثال ذلك أنّ للوحدة المُعجميّة «مُحسن» علاقة بالوحدة المُعجميّة «مُسيء» هي علاقة الخلاف، ولها علاقة ترادف جزئيّ بالوحدة المُعجميّة «بَرّ» ..إلخ. ومثل هذه العلاقات التي يختلف عددها بحسب نوع الوحدات المُعجميّة تُمَنْوَلُ بواسطة الوظائف المُعجميّة (20). فالوظيفة المُعجميّة (و) معنى مُحوّرٌ للوحدة المُعجميّة (س) فتنتجُ عن ذلك التّحوير قيمة، وهي وحدة مُعجميّة أو عبارة: و(س) = ص. ومثال ذلك:

مُرادف (مُحسن) = بَرّ وإذ إنّ الترادف يندر أن يكون تامًا، فالعلاقة الترادفيّة إذن جزئيّة، وهي في أغلب الحالات علاقة تضمّنيّة، أي أنّ «مُحسن» مثلاً أعمّ من «بَرّ»، فتكون مُتضمّنة إيّاها:

32 يُنظر.



كثيرة، ولكننا سنقتصر على وظيفة واحدة لها هي وظيفة «خلاف»، وسنقتصر ـ فيما يخصّ فواعلها الدّلاليّة الثّانية، أي الطّرف المحبوب( $^{(33)}$  على وظيفة واحدة أيضًا، وهي وظيفة التضمّن وما ذلك إلاّ لتتبّع كيفيّة توسّع دلالة «أحبّ  $_{(17)}$ » مُسندة إلى الله، أي تتبّع توسّع دائرة الحبّ الإلاهي.

إنّ إجراء الوظائف المُعجميّة يُجلي الفوارق الدّقيقة بين الوحدات المُعجميّة بغرض مزيد تمييز بعضها عن بعض، وبغرض حسن استعمالها في الخطاب. فإذا تأمّلنا في مرادفي «أحبّ $_{2}$ I» و «أحبّ $_{2}$ II» تأكّد لنا الفرق بينهما والاختلاف بين أصليهما:

فالبنية الدّلاليّة للأوّل تجمع مكوّني الميل واللزوم، وتتضمّن الثّانية معنى البذل الذي هو المعنى الأساسي في فعل «وَدّ». وإنّ أساس العلاقة إذن بين طرفي الحبّ إمّا الهوى وإمّا الوِدّ وإنّ الانتقال من هذا إلى ذاك رهين الفاعل الدّلاليّ الأوّل أو المُحِبّ:

مُرادف (﴿أحبّ  $_1$  ) = هَوِيَ، والمُكوّن الدّلاليّ الأساسيّ في بنيته الدّلاليّة هو المُلازمة المأخوذة من بروك البعير وملازمته له. وهذه المُلازمة نابعة من ميل النّفس، ولذلك التقت مع الهوى.

مُرادف  $(1-1)^2$  فهو ودًّ: مُرادف  $(1-1)^2$  = وَدًّ، والمُكوّنان الدّلاليّان الأساسيّان في بنيته الدّلاليّة هو العطاء والبذل المأخوذان من الزّرع ومن بذل الفرس لما عندها من الجري.

وكذلك اللفظ ﴿وَدَّ ﴾ مُنقسم إلى لفظين ووحدتين مُعجميّتين في الآن ذاته، هما:

«ودّى»: بذل وأعطى. فرس ودود: باذلة ما عندها من الجري

«ودّ<sub>II</sub>»: تمنّی.

وينتج عن ذلك أنّ  $\langle e_{L_1}^2 \rangle$  و متناقضتان في الدّلالة فالوحدة المُعجميّة الأولى قائمة على مفهوم البذل، في حين تقوم الوحدة المُعجميّة الثّانية على التمنّي الذي هو هوى النّفس، أي أنّها قائمة على مفهوم الأخذ. فيكون مُر ادف  $\langle II_2 \rangle$  إذن هو  $\langle e_{L_1} \rangle$  أنه الحُسنى، وهو  $\langle II_2 \rangle$  إذن هو  $\langle e_{L_1} \rangle$  أسماء الله الحُسنى، وهو  $\langle II_2 \rangle$ 

ومُحصّل هذه العلاقات هو: مُرادف (﴿أحبّ ِ $_2$ ا») = هَوِيَ = ﴿ودّ اللهِ (تمنّى)؛

مُر ادف (أحبّ  $_{_{\mathrm{I}}}$  = ( $_{_{\mathrm{I}}}$  ) = ( $_{_{\mathrm{I}}}$  مُر ادف (أحبّ مُرّ ادف (أحبّ مُر ادف (أحبّ مُر ادف (أحبّ مُرّ ادف (أ

www.mominoun.com 17 قسم الدراسات الدينية

<sup>33</sup> هم مثلما رأينا: المُحسنون؛ المُقسطون؛ المُتقون؛ المُؤمنون؛ المُهاجرون؛ المُجاهدون في سبيل الله؛ الصّابرون؛ المُتوكلون؛ المُتطهّرون؛ المُتطهّرون؛ المُتطهّرون؛ المُتطهّرون؛ المُتطهّرون؛



فإنّ الحبّ الإلاهي إذن مُختلف اختلافًا جذريًا عن الحبّ المُتعارف عليه بين البشر فإنّه عطاء وبذل وتكرّم من ربّ لا يُحيط بما لديه أحد، ولا يُنازعه ملكه مُنازع، ولا يُعقل أن يُمازج حبَّه ما يُمازج الضّرب الآخر من الحبّ من طمع أو رغبة في الحصول على شيء من المحبوب. وكلّ شيء في هذا الكون بُرهان على حبّه لمخلوقاته من خلال خلقه لها وتمتيعها بكلّ ما يُمكّنها من حسن التّعايش والتّناغم مع سائر عناصر الخلق لما فيه سعادتها. وفضّل الله البشر على سائر المخلوقات وأرسل فيهم الأنبياء والرّسل زيادة في الإحاطة بهم، وغمر هم بنعمه: «وَإِن تَعُدّوا نِعمَةَ اللَّهِ لا تُحصوها إِنَّ اللَّهَ لَغَفورٌ رَحيمٌ»(34). ولقد أشرنا إلى أنّ المجال الدّلاليّ للحبّ الإلاهي ذو مُستويات متراكبة تتّسع دوائر ها حتّى تشمل كلّ خلق الله. ويتطلّب تتبّع كلُّ تلك الدُّوائر حيزًا أكبر من حيز هذا البحث، لذلك سنكتفى ـ في سياق تتبّع الدّلالات العلاقيّة ـ بالنّظر في الدّائرة الأولى للحقول المُعجميّة المُتّصلة بفعل «أحبّ [١]»، الذي رأينا أنّه يُؤدّي الحبّ الإلاهي. فلقد سبق أن استخرجنا الفواعل الدّلاليّة الثّانية في بنية هذا الفعل، وهي الفواعل التي تُشير إلى الطّرف الثّاني في تكوّن الدّلالة، وهذا الطّرف بالنّسبة إلى هذا الفعل هو المحبوب. فالله يُحبّ إذن المُحسنين والمُقسطين والمُتَّقين والمُؤمنين والمُهاجرين والمُجاهدين في سبيل الله والصّابرين والمُتوكَّلين والمُتطهّرين والتَّوّابين. و هؤ لاء هم الذين ذكر هم صراحة بو اسطة الوحدة المُعجميّة «أحبّ II»، ولكن قد يُعبّرُ عن حبّ الله ضمنيًا وبشكل غير مُباشر. ومثاله: «وَاصبر فَإنَّ اللَّهَ لا يُضيعُ أَجرَ المُحسِنينَ»(35). فإنّ عبارة «لا يُضيعُ» تقومُ مقام «أحبّ II». ثُمّ إنّ الوحدات المُعجميّة التي ذكرت صراحة في مجال حبّ الله تتميّز بأنّها ثريّة بعلاقاتها الدّلاليّة المُتشابكة، ممّا يجعلها رئيسة لحقول مُعجميّة مُشتملة على وحدات مُعجميّة مُنضوية إليها، ويُمكن أن تكون تلك الوحدات المُعجميّة بدورها رئيسة لحقول مُعجميّة أخرى. وهكذا حتّى يتمّ شغل كامل خانات المُعجم. وعلاقة كلّ وحدة مُعجميّة رئيسة بما ينضوي إليها من وحدات مُعجميّة هي علاقة إجمال بتفصيل، و هو ضرب من أضرب التضمّن. فالوحدة الرئيسة «مُجمّل» أو «مُتضمّن»، والوحدات التي تنضوي إليها «مُفصَّل» أو «مُتَضمَّن». وهذه العلاقات لا تجتمع في آية واحدة من آيات القرآن، بل هي مبثوثة في آيات عدّة، ولذلك يجب طلبها في المواضع التي ذُكرت فيها. وننظر فيما يلي في هذه المُتعالقات باعتماد الوظيفة المُعجميّة «التضمّن» الستخراج أبعاد التمدّد الدّلاليّ للوحدة المُعجميّة «أحبّ إلى بذل وأعطى»: «مُتَضمّن» (س) = ص. فإنّ «مُتَضمَّن» هي الوظيفة المُعجميّة التي تُؤدّي التّعديل الدّلالي على أساس علاقة التضمّن و ﴿ س ﴾ هي المُتضمِّن، وهي هنا الوحدة المُعجميّة التي تُؤدّي دلالة ما يُحبّه الله إجمالاً، و ﴿ ص ﴾ هي المُتضمَّن، وهي هنا الوحدة المُعجميّة التي تُؤدّي دلالة ما يُحبّه الله تفصيلاً. ومثال ذلك أنّ فعل الإحسان يتضمّن أفعالًا كثيرة تُذكر في مقامات مُختلفة، منها على سبيل ما ذكر في هذه الآية: «فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ > (36). فالإحسان في هذا الموضع يتضمّن العفو والصّفحَ، ويُمكن صياغته بحسب الوظيفة المُعجميّة: مُضَمَّن (إحسان) = العفو والصّفح. وحينئذ يُمكن القول إنّ الله يُحبّ الإحسان إجمالاً

<sup>34</sup> النّحل 18

<sup>35</sup> هود 115

<sup>36</sup> المائدة 13



والعفو والصّفح تفصيلاً أو أنّ الله يُحبّ الإحسان، والإحسان يتضمّن العفو والصّفح. فالتضمّن علاقة دلاليّة بين مُتضمِّن ومُتضمَّن، وهي في الأسماء والأفعال على السّواء. ومثاله في الأسماء «زهرة» و «وردة» و «زنبقة» و «قرنفلة» مُتضمَّن. ومثاله في الأفعال «أكل» و «مضغ» و «بلع» مُتضمَّن. والقرآن إذن يُظهر «أكل» و «مضغ» و «بلع» مُتضمَّن. والقرآن إذن يُظهر هذه العلاقة صراحةً وضِمنًا.

وفيما يلي ما يُحبّه الله بصريح اللفظ إجمالاً وتفصيلاً أو مُتضمِّنًا ومُتضمَّنًا:

#### أ ـ مُحسن:

- ـ مُتضَمَّن (مُحسِن) = ص
- مُتضَمَّن (مُحسِن) = «الَّذِي يُنفِقُ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وكَاظِم الْغَيْظ وَالْعَافِي عَن النَّاس»(37)
  - ـ مُتضَمَّن (مُحسِن) = العافي و الصّافح(38)
  - ـ مُتضَمَّن (مُحسِن) = المُتَّقي و المُؤمن (39)

مُتضمَّن (مُحسِن) = مُكبِّر شه: «(لَن يَنَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلَا دِمَاؤُهَا وَلَكِن يَنَالُهُ النَّقُوَى مِنكُمْ كَذَلِكَ سَخَّرَهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَبَشِّر الْمُحْسِنِينَ» (40).

- مُتضَمَّن (مُحسِن) = غير المتخلَّف عن الجهاد في سبيل الله: «ما كانَ لِأَهلِ المَدينَةِ وَمَن حَولَهُم مِنَ الأَعرابِ أَن يَتَخَلَّفوا عَن رَسولِ اللَّهِ وَلا يَر غَبوا بِأَنفُسِهِم عَن نَفسِهِ ذلكَ بِأَنَّهُم لا يُصيبُهُم ظَمَّا وَلا نَصَبُ وَلا الأَعرابِ أَن يَتَخَلَّفوا عَن رَسولِ اللَّهِ وَلا يَر غَبوا بِأَنفُسِهِم عَن نَفسِهِ ذلكَ بِأَنَّهُم لا يُصيبُهُم ظَمَّا وَلا نَصَبُ وَلا مَخمَصةٌ في سَبيلِ اللَّهِ وَلا يَطَوُونَ مَوطِئًا يَغيظُ الكُفّارَ وَلا يَنالونَ مِن عَدُوِّ نَيلًا إِلّا كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صالِحٌ إِنَّ اللَّهَ لا يُضيعُ أَجرَ المُحسِنينَ »(41)

- مُتضَمَّن (مُحسِن) = الصّابر: «وَاصبر فَإِنَّ اللَّهَ لا يُضيعُ أَجرَ المُحسِنينَ» (42)

<sup>37</sup> آل عمران 134 (الشّاهد 5).

<sup>38</sup> المائدة 13 (الشّاهد 7).

<sup>39</sup> المائدة 93 (الشّاهد 10).

<sup>40</sup> الحجّ 37

<sup>41</sup> التوبة 120

<sup>42</sup> هود 115



مُتضَمَّن (مُحسِن) = المُتعفَّف: «وَكَذلِكَ مَكَّنَا لِيوسُفَ فِي الأَرضِ يَتَبَوَّأُ مِنها حَيثُ يَشاءُ نُصيبُ بِرَحمَتِنا مَن نَشاءُ وَلا نُضيعُ أَجرَ المُحسِنينَ»(43)

#### ب ـ مُقسِط:

ـ مُتضَمَّن (مُقسِط) = مُلتزم بالعدل(44): «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُّسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْل وَلَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَن يَكْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّهُ فَلْيَكْتُبْ وَلْيُمْلِل الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّق اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئًا فَإِن كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَ أَتَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَن تَضِلَّ إحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إحْدَاهُمَا الْأُخْرَىٰ وَلَا يَأْبَ الشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا وَلَا تَسْأَمُوا أَن تَكْتُبُوهُ صَغِيرًا أَوْ كَبيرًا إِلَىٰ أَجَلِهِ ذَٰلِكُمْ أَقْسَطُ عِندَ اللَّهِ . > ؛ ﴿شَهدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَاهُ إِلَّا هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْم قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَاهُ إِلَّا هُوَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ»؛ «وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَىٰ فَانكِحُوا مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَىٰ وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَٰلِكَ أَدْنَىٰ أَلَّا تَعُولُوا »؛ «يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَو الْوَالِدَيْن وَالْأَقْرَبِينَ إِن يَكُنْ غَنِيًا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بهمَا فَلَا تَتَّبعُوا الْهَوَى أَن تَعْدِلُوا وَإِن تَلْوُوا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾؛ «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْم عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ»؛ ﴿وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ»؛ ﴿وِإِلَيهِ مَرجعُكُم جَميعًا وَعدَ اللَّهِ حَقًّا إنَّهُ يَبِدَأُ الخَلقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجزيَ الَّذينَ آمَنوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ بالقِسطِ وَالَّذينَ كَفَروا لَهُم شَرابٌ مِن حَميم وَ عَذابٌ أَليمٌ بما كانوا يَكفُرونَ»؛ «وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَسولٌ فَإذا جاءَ رَسولُهُم قُضِيَ بَينَهُم بالقِسطِ وَهُم لا يُظلَمونَ»؛ ﴿ وَنَضَعُ الْمُوازِينَ القِسطَ لِيَوم القِيامَةِ فَلا تُظلَّمُ نَفسٌ شَيئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِن خَرِدَلِ أَتَينا بها وَكَفى بنا حاسِبينَ»؛ «فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ».

مُتضَمَّن (مُقسِط) = موف للوزن (45): «وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ»؛ «وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ».

- مُتضمَّن (مُقسِط) = موف للكيل: «وَأُوفُوا الكيلَ وَالميزانَ بِالقِسطِ» (46)

www.mominoun.com 20

<sup>43</sup> يوسف 56. وقد كان هذا الأجر نتيجة تعقف يوسف عليه السلام.

<sup>44</sup> المائدة 42 (الشاهد 8)؛ البقرة 282؛ آل عمران 18؛ النساء 3، 127؛ النساء 135؛ المائدة 8، المائدة 42؛ يونس 4، يونس 47، يونس 54، 10؛ الأنبياء 47؛ الحجرات 9

<sup>45</sup> الرّحمان 9؛ الحديد 25

<sup>46</sup> الأنعام 152



مُتضمَّن (مُقسِط) = موف للكيل والوزن: «وَإِلَى مَديَنَ أَخاهُم شُعَيبًا قالَ يا قَومِ اعبُدُوا اللَّهَ ما لَكُم مِن إليهٍ غَيرُهُ وَلا تَنقُصُوا المِكيالَ وَالميزانَ إِنِّي أَراكُم بِخَيرٍ وَإِنِّي أَخافُ عَلَيكُم عَذابَ يَومٍ مُحيطٍ»،(47)

مُتضَمَّن (مُقسِط) = مُصلح بين الفرقاء بالعدل $^{(48)}$ 

مُتضَمَّن (مُقسِط) = بَرّ: «لَّا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّو هُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ». (49)

مُتضمَّن (مُقسِط) = ناسب الولد إلى أبيه ما أمكن ذلك: «ادْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ اللَّهِ فَإِن لَّمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ وَمَوَالِيكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا». (50)

# ج ـ مُتّقِ:

ـ مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = مُوحّد لله: ﴿يُنَزِّلُ الْمَلائِكَةَ بِالرَّوحِ مِن أَمرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِن عِبادِهِ أَن أَنذِرُوا أَنَّهُ لا إلـهَ إلّا أَنا فَاتَّقُونِ». (51)

مُتضمَّن (مُتَّقِ) = تارك الشَّرك (52) - مُتضمَّن مُتضمَّن مُتَّقِ

مُتضمَّن (مُتَّقِ) = عابد لله ( $^{(53)}$ : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ وَإِلَى عادٍ أَخَاهُم هُودًا قَالَ يا قَومِ اعبُدُوا اللَّهَ ما لَكُم مِن إِلَهٍ غَيرُهُ أَفَلا تَتَّقُونَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِن إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلا تَتَّقُونَ ﴾ ﴿ ﴿ فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلا تَتَّقُونَ ﴾ ﴿ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَكُم مِن إِلَهٍ عَيْرُهُ أَفَلا تَتَّقُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَكُم مِن إِلَهٍ عَيْرُهُ أَفَلا تَتَقُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَكُم مِن إِلَهٍ عَيْرُهُ أَفَلا تَتَقُونَ ﴾ وقوم اعبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِن إِلَهٍ عَيْرُهُ أَفَلا يَتَقُونَ ﴾ وقوم اعبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِن إِلَهُ عَيْرُهُ أَفَلا يَتَقُونَ ﴾ وقوم اعبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِن إِلَهٍ عَيْرُهُ أَفَلا يَتَقُونَ ﴾ وقوم اعبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِن إِلَهُ عَيْرُهُ أَفَلا يَتَقُونَ ﴾ وقوم اعبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِن إِلَهُ عَنْرُهُ أَفَلا يَتَقُونَ ﴾ وقوم اعبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِن إِلَهُ عَلَى اللَّهُ مَا لَكُمْ مَنْ إِلَهُ عَلَى اللَّهُمُ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهُ عَبْرُهُ اللَّهُ مَا لَكُم مَنْ إِلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ لَا عَنْ مُنَا إِلَهُ عَنْ مُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَى الْعَلَا لَعَلَالَهُ عَلَا لَهُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَالَالَهُ عَلَى الْعَلَالَهُ عَلَالَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَا لَكُمْ اللَّهُ الْعَلَالُهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ عَلَالَهُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ عَلَالَةً عَلَالَةً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ عَلَالَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ الْعَلَالُولُولُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالُولُولُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ الْعُلُولُولُولُهُ اللَّهُ الْعُلَالَةُ الْعَلَالَا

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = مقيم للصّلاة (54): ﴿ وَأَن أَقيمُوا الصَّلاةَ وَاتَّقُوهُ وَهُوَ الَّذِي إِلَيهِ تُحشَرونَ ﴾؛ ﴿ وَأُمُر أَهلَكَ بِالصَّلاةِ وَاصطَبِر عَلَيها لا نَسأَلُكَ رِزقًا نَحنُ نَرزُقُكَ وَالعاقِبَةُ لِلتَّقوى ».

<sup>47</sup> هود 84- 85، الإسراء 35، الشّعراء 184

<sup>48</sup> الحجرات 9 (الشّاهد 14).

<sup>49</sup> المُمتحنة 8 (الشّاهد 15)؛ الممتحنة 8

<sup>50</sup> الأحزاب 5

<sup>51</sup> النّحل 2

<sup>52</sup> الرّوم 31؛ الصّافات 125

<sup>53</sup> البقرة، 21؛ الأعراف 65؛ المؤمنون 23؛ المؤمنون 32؛ نوح3

<sup>54</sup> الأنعام 82؛ طه 132؛ الرّوم 31؛ الصّافات 125



مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = مُؤتي الزَّكاة: «قالَ عَذابي أُصيبُ بِهِ مَن أَشاءُ وَرَحمَتي وَسِعَت كُلَّ شَيءٍ فَسَأَكتُبُها لِلَّذينَ يَتَّقُونَ وَيُؤتونَ الزَّكاةَ وَالَّذينَ هُم بِآياتِنا يُؤمِنونَ» (55)

مُتضمَّن (مُتَّقِ) = مُصدِّق بما أنزل الله: ﴿وَآمِنُوا بِمَا أَنزَلْتُ مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ وَلَا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَإِيَّايَ فَاتَّقُونِ﴾(56).

- مُتضمَّن (مُتَّقِ) = مُتَّبع للكتاب: ﴿ وَهذا كِتابٌ أَنزَلناهُ مُبارَكٌ فَاتَّبِعوهُ وَاتَّقوا لَعَلَّكُم تُرحَمونَ ﴾ (57)

منضمَّن (مُتَّقِ) = مُطيع للرّسل(58): «... إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا تَتَّقُونَ ... فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ؛ «وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانَهُمْ أَخُوهُمْ هُودٌ أَلَا تَتَّقُونَ ... فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ؛ «وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ».

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = مُوقِّر للرِّسول: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ اللَّهِ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ (٢) إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصْوَاتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَئِكَ النَّذِينَ المُتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوى لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ»(٥٩)

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = عامل للآخرة (60): ﴿ وَمَا الْحَياةُ الدُّنيا إِلَّا لَعِبٌ وَلَهوٌ وَلَلدَّارُ الآخِرَةُ خَيرٌ لِلَّذينَ يَتَّقُونَ أَفَلا تَعقِلُونَ ﴾؛ ﴿ وَلَا الْآخِرَةِ خَيرٌ لِلَّذينَ آمَنُوا وَكَانُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾؛ ﴿ وَلَأَجِرُ الْآخِرَةِ خَيرٌ لِلَّذينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾؛ ﴿ وَلَأَجِرُ الْآخِرَةِ خَيرٌ لِلَّذينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾؛

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = مُتَبع للصَّر اط المُستقيم: ﴿وَأَنَّ هذا صِر اطي مُستَقيمًا فَاتَبِعوهُ وَلا تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بكُم عَن سَبيلِهِ ذلِكُم وَصّاكُم بهِ لَعَلَّكُم تَتَّقُونَ﴾(61)

- مُتضمَّن (مُتَّقِ) = مُعظَّم لشعائر الله: «ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى الْقُلُوبِ» (62)

<sup>55</sup> الأعراف 156

<sup>56</sup> البقرة 41؛ الزّمر 33

<sup>57</sup> الأنعام 155

<sup>58</sup> الشعراء 110؛ الشعراء 126؛ 131؛ 142؛ 143؛ 150؛ 163؛ 179؛ الحشر 7؛ نوح 3

<sup>59</sup> الحجرات 3

<sup>60</sup> الأنعام 32؛ الأعراف 169؛ يوسف 57؛ الحشر 18

<sup>61</sup> الأنعام 152

<sup>62</sup> الحجّ 32



مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = بَرِّ (63): «لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ الْبَلِّ مَنْ آمَنَ الْبَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْمَسَاكِينَ وَالْتَبِينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَىٰ وَالْمَتَامِىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَالْسَاءِ وَالضَّائِلِينَ وَفِي الْرِقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَالْسَاءِ وَالضَّابِرِينَ فِي الْبَالْسَاءِ وَالضَّابِرِينَ فِي الْمَتَقُونَ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالنَّقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبُرِّ وَالْتَقُولَ وَأُولَائِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ»؛ ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَاللَّقُولَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَاللَّوْمَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ شَوِيدُ الْعَقَابِ».

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = تارك الرِّبا: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ»، البقرة 278؛ «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا مُّضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ» (64)

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = مُوف بالعهد (65): «وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمِيثَاقَهُ الَّذِي وَاثَقَكُم بِهِ إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَأَقَوُم اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ»؛ «الَّذِينَ عاهَدتَ مِنهُم ثُمَّ يَنقُضونَ عَهدَهُم في كُلِّ مَرَّةٍ وَهُم لا يَتَّقونَ».

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = ذاكر فضل الله ونِعمه (60): «يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمٌ أَن يَيْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ»؛ «قُل مَن يَرزُقُكُم مِنَ السَّماءِ وَالأَرضِ أَمَّن يَملِكُ السَّمعَ وَالأَبصارَ وَمَن يُخرِجُ الحَيَّ مِنَ المَيِّتِ وَيُخرِجُ المَيِّتَ مِنَ الحَيِّ وَمَن يُدبِّرُ السَّمعَ وَالأَبصارَ وَمَن يُخرِجُ الحَيَّ مِنَ المَيِّتِ وَيُخرِجُ المَيِّتَ مِنَ المَيِّتَ مِنَ الحَيِّ وَمَن يُدبِّرُ السَّمعَ وَالأَبصارَ وَمَن يُخرِجُ الحَيَّ مِنَ المَيِّتِ وَيُخرِجُ المَيِّتَ مِنَ المَيِّتَ مِنَ المَيِّتَ مِنَ المَيِّتَ مِنَ المَيِّتَ مِنَ الحَيِّ وَمَن يُدبِّرُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ فَقُل أَفَلا تَتَعُونَ»؛ «وَاتَّقُوا الَّذِي أَمَدَّكُم بِمَا تَعْلَمُونَ؛ «أَمَدَّكُم بِأَنْعَامٍ وَبَنِينَ»؛ «وَجَنَّاتٍ وَعُيُون».

ـ مُتضمَّن (مُتَّق) = تارك للظّلم: ﴿ثُمَّ نُنَجِّى الَّذينَ اتَّقُوا وَنَذَرُ الظَّالِمينَ فيها جثيًا ﴾ (67)

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = قائل القول السّديد (68): ﴿فَلْيَتَّقُوا اللَّهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴾؛ ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴾؛ ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴾.

ـ مُتضمَّن (مُتَّق) = مُتَّبع للصّدق: «يا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكونوا مَعَ الصّادِقينَ»(69)

<sup>63</sup> البقرة 177؛ المائدة 2

<sup>64</sup> آل عمران 130

<sup>65</sup> آل عمران 134 (الشاهد3)؛ التوبة 4، 7 (الشاهدان 11 و12)؛ المائدة 7؛ الأنفال 56

<sup>66</sup> المائدة 11؛ يونس 31؛ الشّعراء132؛ نفسه 133 ؛ نفسه 134

<sup>67</sup> مريم 72

<sup>68</sup> النساء 9؛ الأحزاب 70

<sup>69</sup> الأنفال 119



مُتضمَّن (مُتَّقِ) = آكل الحلال الطيّب (70): «وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَالًا طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ»؛ «قُل لَّا يَسْتَوِي الْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ فَاتَّقُوا اللَّهَ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ»؛ «فَكُلُوا مِمّا غَنِمتُم حَلالًا طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ».

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = غير مُوالِ لأعداء الإسلام: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوًا وَلَيَاءَ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ»(71).

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = الآمر بالمعروف والنّاهي عن المنكر: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُم مِّنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْمُغْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُم مِّنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفُوسِيُونَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُم مِّنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفُوسِيُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ وَالْعَلْمُ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُعْرُوفِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَوْ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَاللَّهُ وَلَوْ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْعَالَمُونَ وَاللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ عَنِ اللْمُؤْمِنُونَ مَا اللْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُهُمُ اللْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَلَا لَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَاللّهُ وَلَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَاللّهُ وَلَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَاللّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِونَالَ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونَ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونَ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونَالِمُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونَ وَالْمُؤْمِونَ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونُ ولَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُوالِمُولُونُ وَالْمُؤْمِولَالُومُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمِولُولُ

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = مُتطهّر وتارك للفواحش: «وَجاءَهُ قَومُهُ يُهرَ عونَ إِلَيهِ وَمِن قَبلُ كانوا يَعمَلونَ السَّيِّئَاتِ عَالَ يا قَوم هؤُلاءِ بَناتي هُنَّ أَطهَرُ لَكُم فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلا تُخزون في ضَيفي أَليسَ مِنكُم رَجُلٌ رَشيدٌ»(73).

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = مُوفِللكيل<sup>(74)</sup>: «أَوْفُوا الْكَيْلَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُخْسِرِينَ وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ وَلَا تَبُخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْقُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ وَاتَّقُوا الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالْجِبِلَّةَ الْأَوَّلِينَ».

مُتضمَّن (مُتَّقِ) = غير باخس أشياء الناس $^{(75)}$ .

- مُتضمَّن (مُتَّق) = تارك الفساد (76).

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = تارك الظنّ الآثم: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلَا يَخْتَبُوا كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنَّمْ وَلَا يَخْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَن يَاْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِ هْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ رَجَيمٌ» (77)

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = تارك التجسّس (78) -

70 المائدة 88؛ المائدة 100؛ الأنفال 69

71 المائدة 57

72 آل عمران 110

73 هود 78

74 الشعر اء 181 - 184

75 نفسه.

76 نفسه.

77 الحجرات 12

78 نفسه.



ـ مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = تارك الغيبة (79)

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = المُناجي بالبرِّ والتَّقوى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلَا تَتَنَاجَوْا بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيَةِ الرَّسُولِ وَتَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَالتَّقُومَى وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾(80)

منضمَّن (مُتَّقٍ) = الحذِر من فتنة المال والأولاد: «إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ وَاللَّهُ عِندَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ (15) فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنفِقُوا خَيْرًا لِأَنفُسِكُمْ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ»(81)

مُتضمَّن (مُتَّقِ) = المُنفق $(^{(82)}$ 

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = عامل بأحكام القصاص: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْمُعْدُ وِالْأُنتَىٰ فِمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُ وفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَٰلِكَ بِالْمُعْدُ وَالْأُنتَىٰ فِمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُ وفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَٰلِكَ تَخْفِيفٌ مِّن رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَٰلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ»، البقرة 178؛ «وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ» (83)

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = عامل بأحكام الوصيّة: «كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى الْمُتَّقِينَ» (84)

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = عامل بأحكام الصّوم: «أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَىٰ نِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَالْأَنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَيَاسٌ لَّهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنتُمْ كُنتُمْ تُخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَالْأَن بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيامَ إِلَى اللَّيْلِ لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُوا الصِّيامَ إِلَى اللَّيْلِ وَلَا تُبْاشِرُوهُنَّ وَأَنتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ وَلَا تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ وَكُلُونَ وَانتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ وَكُنُونَ وَانتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ وَكُونَ فَالْمَاسِلِكُ اللَّهُ الْمَعَلَاقُونَ اللَّهُ الْمُعَالِقُونَ الْمَعَالَقُونَ اللَّهُ الْمُعَلِقُونَ اللَّهُ الْمُعَلِيقُونَ الْمُولَاقُونَ الْفَاسِ الْمَعْتَعُونَ الْمَسَاحِيقُونَ اللَّهُ الْمُعَلِقُونَ الْمُعَلِيقُونَ الْمُعَلِيقُونَ الْمَعُمُ الْمُعَلِقُونَ الْمُسَاحِدِ اللَّهُ الْمُسُولُونَ الْمُعُلِقُونَ الْمُعَلِيقُونَ الْمُعَلِيقُونَ الْمُعُلِقُونَ الْمُسَاحِيقُ الْمُعُمُّ عَلَيْكُونَ الْمُعُمْ الْمُعُلِقُ الْمُولُولُ الْمُعُلِقُونَ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِيقُونُ الْمُعُلِقُ الْمُعَلِقُونَ الْمُعُمُونَ الْمُعُلِقُ الْمُعُونَ الْمُعُمُ الْمُعُونَ الْمُعُمْ الْمُعُلِقُ الْمُولُولُ الْمُعَلِّلُتُونُ الْمُعَلِقُولُ الْمُعُلِقُولُ الْمُعُلِقُولُ الْمُعُلِقُولُ الْمُعَلِقُولُ الْم

<sup>79</sup> نفسه.

**<sup>80</sup>** المجادلة 9

<sup>81</sup> التغاين 16

<sup>82</sup> نفسه.

<sup>83</sup> البقرة 179

<sup>84</sup> البقرة 180

<sup>85</sup> البقرة 187



مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = عامل بأحكام إنيان الأمور: «يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَن تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ»(86)

مُتضمَّن (مُتَّقِ) = عامل بأحكام القصاص: «الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ»(87)

مُتضمَّن (مُتَّقِ) = عامل بأحكام الحجِّ: «أَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ ... وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (196) الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا الْعَقَابِ (196) الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَقْعَلُوا مِنْ خَيْر يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ النَّقُوَىٰ وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ» (88)

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = عامل بأحكام إتيان النّساء ﴿نسَاؤُكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُم مُّلَاقُوهُ وَبَشِّر الْمُؤْمِنِينَ﴾(89)

منتضمّن (مُتّقِ) = عامل بأحكام الطّلاق(90): «وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تُشْعِدُوا آيَاتِ اللَّهِ هُرُوا وَالْمَنْ بِمَعْرُوفِ وَلَا تُشْعِدُوا آيَاتِ اللَّهِ هُرُوا وَالْمَنْ وَمَا اللَّهَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَ اللَّهَ يَكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمٌ»؛ «وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُم بِالْمُعْرُوفِ ذَٰلِكَ يُوعَظُّ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَٰلِكُمْ أَزْكَىٰ لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا يَعْفَلُوهُنَ أَن يَنكِحْنَ أَزْكَىٰ لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا بَيْنَهُم وَعَظُ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَٰلِكُمْ أَزْكَىٰ لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا يَعْفَلُونَ اللَّهُ يَعْلَمُ وَأَلْقِي كَامُ وَأَنتُمْ لَا يُومِنُ وَاللَّهُ وَالْمَعْرُوفِ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمُولُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِيفِ وَالْمَعْرُوفِ لَهُ وَلَادَهُ وَلَاكُمْ إِللَّهُ وَالْمَعْرُوفِ وَالْقَوْمُ اللَّهُ وَالْمَعْرُونَ الْمَعْرُوفِ وَاللَّهُ وَالْمَعْرُونَ اللَّهُ وَلَكُمْ إِلَّا أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدُةُ النَّكَاحِ وَأَن مَن مَن مَن مَن مَن مَن فَقَدْ فَرَخْتُمُ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَا فَوْ مُعْمُونَ الْوَرْبُومِ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ وَلَو اللَّهُ وَالْمَعْرُونَ اللَّهُ عَلَى الْمَعْرُونَ اللَّهُ وَالْمَعْرُونَ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَالْمَعُونَ اللَّهُ وَلَا لَيْعُولُ اللَّهُ وَالَو الْقَوْمُ وَالَوْمُ اللَّهُ عَلَولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُ اللَّهُ وَالْمُولُ اللَّهُ وَالْمُولُ اللَّهُ وَلَالُمُونَ الْوَلَوْمُ اللَّهُ وَالْمُولُونَ الْمَعْرُونَ الْوَلَمُ وَاللَّهُ وَالْمَالِمُولُ اللَّهُ وَالْمَعُولُ الْمُعْرُونَ الْمُؤَلِقُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَولُولُولُولُ اللَّهُ وَالِعُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ا

<sup>86</sup> البقرة 189

<sup>87</sup> البقرة 194؛ المُمتحنة 11

<sup>88</sup> البقرة، 197

<sup>89</sup> البقرة 223

<sup>90</sup> البقرة 231؛ البقرة 232؛ ، البقرة 233؛ البقرة 237، الطّلاق1



مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = عامل بأحكام التداين: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَجَلٍ مُّسَمَّى فَاكْتُبُوهُ... وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ»(91)

مُتضمَّن (مُتَّقٍ) = عامل بأحكام الصّيد: ﴿أُجِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَّكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾(92)

#### د ـ صابر:

مُتضمَّن (صابر) = غير واهن في سبيل الله ولا ضعيف ولا مُستكين: «فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ»(93)

#### هـ ـ مُتوكّل:

- مُتضمَّن (مُتوكِّل) = صاحبُ عَزْم: «فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ»(94)

#### و ـ مُتطهّر:

مُتضمَّن (مُتطهِّر) = مُتَّقٍ: «لَمَسجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقوى مِن أَوَّلِ يَومٍ أَحَقُّ أَن تَقومَ فيهِ رِجالٌ يُحِبِّونَ أَن يَتَعَلَّمُ وَا وَاللَّهُ يُحِبُّ المُطَّهِّرِينَ» (95)

-مُتضمَّن (مُتطهِّر) = مُعتزل المرأة في المحيض: «قُلْ هُوَ أَذَى فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُو هُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُو هُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ»(96)

مُتضمَّن (مُتطهِّر) = المتصدّق: «خُذ مِن أَمو الهِم صَدَقَةً تُطَهِّرُهُم وَتُزَكَّيهِم بِها وَصَلِّ عَلَيهِم إِنَّ صَلاَتَكَ سَكَنٌ لَهُم وَاللَّهُ سَميعٌ عَليمٌ» (97).

<sup>91</sup> البقرة 282

<sup>92</sup> المائدة 96

<sup>93</sup> آل عمران 159

<sup>94</sup> آل عمران 146

<sup>95</sup> التوبة 108

<sup>96</sup> البقرة 222

<sup>97</sup> التوبة 103



مُتضمَّن (مُتطهِّر) = مُتَّق: ﴿لَمَسجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقوى مِن أَوَّلِ يَومٍ أَحَقُّ أَن تَقومَ فيهِ رِجالٌ يُحِبّونَ أَن يَتَومَ أَن تَقومَ فيهِ رِجالٌ يُحِبّونَ أَن يَتَطَهَّروا وَاللَّهُ يُحِبُّ المُطَّهِّرينَ»(98)

#### ز ـ توّاب:

مُتضمَّن (توّاب) = راجع عن إتيان النّساء في المحيض: ﴿فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُو هُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ النَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾(99)

ويُمكن أن تتواصل عمليّة التوسّع الدّلاليّ إلى أن تشمل المُعجم بكامله. ومثال ذلك أنّ الوظيفة المُعجميّة التي رأيناها:

«مُتَضمَّن» (مُحسِن) = المُنتقي والمُؤمن. وإذ كانت «التّقوى» ضمن الوحدات المُعجميّة المتضمّنة غيرها (الشّواهد 3 و 11 و 12)، فإنّ «الإيمان» قد ورد ضمن الوحدات المُضمَّنة. ولكنّها بدورها تتضمّن عددًا من الوحدات المُعجميّة.

#### ح ـ إيمان:

مُتضمَّن (إيمان) = ترك الشرك بالله: «وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِكُفْرِ هِمْ قُلْ بِئْسَ مَا يَأْمُرُكُم بِهِ إِيمَانُكُمْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ» (100).

مُتضمَّن (إيمان) = الالتزام بأحكام الله في إتيان الزَّوجة: «نِسَاؤُكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُم مُّلَاقُوهُ وَبَشِّر الْمُؤْمِنِينَ»(101).

- مُتضمَّن (إيمان) = ترك الرِّبا: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ»(102).

مُتضمَّن (إيمان) = عدم تفضيل الكافرين على المؤمنين: «لَّا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلْ ذَٰلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَإِلَى اللَّهِ الْمُصِيرُ» (103).

<sup>98</sup> التوبة 108

<sup>99</sup> البقرة 222

<sup>100</sup> البقرة 93؛ الممتحنة 12

<sup>101</sup> البقرة 223

<sup>102</sup> البقرة 278

<sup>103</sup> آل عمران 28



مُتضمَّن (إيمان) = الأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكر: «كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ..» (المُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ..» (١٥٩).

مُتضمَّن (إيمان) = التَّوكَّل على الله: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ﴾ (105).

مُتضمَّن (إيمان) = عدم الخوف من الشيطان والخوف من الله: «إِنَّمَا ذَٰلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ فَلَا تَخَافُو هُمْ وَخَافُون إن كُنتُم مُّوْمِنِينَ» (106).

- مُتضمَّن (إيمان) = الالتزام بأحكام القتل الخطإ: «وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إلَّا خَطَأً ..» (107).

مُتضمَّن (إيمان) = الجهاد: «لَّا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا»(108).

مَتضمَّن (إيمان) = الصّلاة: «إنَّ الصَّلاَة كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتًا» (109).

مُتضمَّن (إيمان) = عمل الصّالحات: «وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا»(110).

مُتضمَّن (إيمان) = الإصلاح: «إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا» (111).

- مُتضمَّن (إيمان) = الاعتصام بالله  $^{(112)}$ .

ـ مُتضمَّن (إيمان) = إخلاص الدين(113).

<sup>104</sup> آل عمران 110؛ التوبة 71؛ التوبة 112

<sup>105</sup> آل عمر ان 122؛ 160؛ المائدة 11؛ المائدة 23؛ المجادلة 10؛ التغابن 13؛ الأنفال 2؛ التوبة 51؛ إبراهيم 11

<sup>106</sup> آل عمران 175

<sup>107</sup> النساء 92

<sup>108</sup> النساء 95؛ الحجرات 15

<sup>109</sup> النّساء 103؛ التوبة 71

<sup>110</sup> النّساء 124؛ يونس 9؛ النحل 97؛ الإسراء 9؛ الكهف 2؛ طه 75؛ طه 112؛ الأنبياء 94؛ غافر 40

<sup>111</sup> النّساء 146

<sup>112</sup> نفسه.

<sup>113</sup> نفسه.



مُتضمَّن (إيمان) = تذلل للمؤمنين وتشدّد مع الكافرين، ﴿﴿أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَائِمِ﴾(114).

مُتضمَّن (إيمان) = عدم موالاة المستهزئين بدين الله «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الَّذِينَ اتَّخُوا دِينَكُمْ هُزُوا وَلَعِبًا مِّنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ أَوْلِيَاءَ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ»(115).

مُتضمَّن (إيمان) = الأكل من رزق الله الحلال الطيّب: «وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَالًا طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللَّهَ اللَّهُ عَلَالًا طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ» (116).

منضمَّن (إيمان) = تقوى الله: «وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ» (117).

مُتضمَّن (إيمان) = عدم التكذيب بآيات الله: «وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينِ» (118).

مُتضمَّن (إيمان) = أكل ما ذُكر اسم الله عليه: «فَكُلوا مِمّا ذُكِر اسمُ اللَّهِ عَلَيهِ إِن كُنتُم بِآياتِهِ مُؤمِنينَ» (119).

منضمَّن (إيمان) = إيفاء الكيل والميزان: «فَأُوفُوا الكَيلَ وَالميزانَ وَلا تَبخَسُوا النَّاسَ أَشياءَهُم وَلا تُفسِدوا فِي الأَرضِ بَعدَ إصلاحِها ذلِكُم خَيرٌ لَكُم إِن كُنتُم مُؤمِنينَ»(120).

- ـ مُتضمَّن (إيمان) = عدم بخس أشياء النّاس (121)
- مُتضمَّن (إيمان) = عدم الإفساد في الأرض (122)
- ـ مُتضمَّن (إيمان) = التوبة: «قالَ سُبحانَكَ تُبتُ إلَيكَ وَأَنا أَوَّلُ المُؤمِنينَ»(123).

<sup>114</sup> المائدة 54

<sup>115</sup> المائدة 57

<sup>116</sup> المائدة 88

<sup>117</sup> المائدة 88؛ المائدة 112

<sup>118</sup> الأنعام 27؛ الأعراف 72

<sup>118</sup> الأنعام 118

<sup>120</sup> الأعراف 85

<sup>121</sup> نفسه.

<sup>122</sup> نفسه.

<sup>123</sup> الأعراف 143؛ النّساء 146؛ التوبة 112



- مُتضمَّن (إيمان) = طاعة الله والرسول: «وَأَطيعُوا اللَّهَ وَرَسولَهُ إِن كُنتُم مُؤمِنينَ»(124).
- مُتضمَّن (إيمان) = التأثر بآيات الله: «وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ» (125).
  - ـ مُتضمَّن (إيمان) = خشية الله دون غيره: «فَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخشَوهُ إِن كُنتُم مُؤمِنينَ» (126).
- مُتضمَّن (إيمان) = تقديم إرضاء الله والرسول على غير هما: ﴿ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُّ أَن يُرضُوهُ إِن كَانُوا مُؤمِنينَ ﴾ (127).
- مُتضمَّن (إيمان) = موالاة بعضهم بعضًا: «وَالْمُؤمِنونَ وَالْمُؤمِناتُ بَعضُهُم أُولِياءُ بَعضِ يَأْمُرونَ بِالمَعروفِ وَيَنهَونَ عَنِ المُنكرِ وَيُقيمونَ الصَّلاةَ وَيُؤتونَ الزَّكاةَ وَيُطيعونَ اللَّهَ وَرَسولَهُ أُولئِكَ سَيَرحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكيمٌ» (128)
  - ـ مُتضمَّن (إيمان) = إيتاء الزّكاة (129)
- مُتضمَّن (إيمان) = العبادة: «التَّائِبونَ العابِدونَ الحامِدونَ السَّائِحونَ الرَّاكِعونَ السَّاجِدونَ الأمِرونَ المَعروفِ وَالنَّاهونَ عَن المُنكر وَالحافِظونَ لِحُدودِ اللَّهِ وَبَشِّر المُؤمِنينَ»(130)
  - مُتضمَّن (إيمان) = الحمد (131)
  - مُتضمَّن (إيمان) = الهجرة في سبيل الله(132)
    - ـ مُتضمَّن (إيمان) = حفظ حدو د الله(133)
  - مُتضمَّن (إيمان) = الرضا بما كتبه الله: «بَقِيَّةُ اللَّهِ خَيرٌ لَكُم إِن كُنتُم مُؤمِنينَ» (134).

<sup>124</sup> الأنفال 1؛ التوبة 71؛ النور 51

<sup>125</sup> الأنفال 2، 74

<sup>126</sup> التوبة 13

<sup>127</sup> التوبة 62

<sup>128</sup> التوبة 71

<sup>129</sup> نفسه.

<sup>130</sup> التوبة 112

<sup>131</sup> نفسه.

<sup>132</sup> نفسه.

<sup>133</sup> نفسه

<sup>134</sup> هود 86



مُتضمَّن (إيمان) = السعي للآخرة: «وَمَن أَر ادَ الآخِرَةَ وَسَعى لَها سَعيَها وَهُوَ مُؤمِنٌ فَأُولئِكَ كانَ سَعيُهُم مَشكورًا» (135).

مُتضمَّن (إيمان) = ترك الزواج بالزانية أو المُشركة: ﴿الزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا إلَّا زَانِ أَوْ مُشْرِكٌ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ﴾(136).

مُتضمَّن (إيمان) = غضّ البصر وحفظ الفرج: «قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِ هِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ» (137).

مُتضمَّن (إيمان) = عدم التولَّي: ﴿وَيَقُولُونَ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِّنْهُم مِّن بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُوْمِنِينَ》(138).

- مُتضمَّن (إيمان) = الوفاء بعهد الله: «مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلًا» (139).

منتضمَّن (إيمان) = الإسلام: «إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسَادِقِينَ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ وَالْحَائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالْمَائِمِينَ وَالْمَائِمِينَ وَالْمَائِمِينَ وَالْمَائِمِينَ وَالْمَائِمِينَ وَالْمَائِمِينَ وَالْمَائِمِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْمَافِظَاتِ وَالذَّاكِرِينَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللهَ لَهُم مَّغْفِرَةً وَالْجَائِمَا» (140)

-مُتضمَّن (إيمان) = القُنوت (141)

مُتضمَّن (إيمان) = الصَّدق (142)

مُتضمَّن (إيمان) = الصّبر (143)

<sup>135</sup> الإسراء 19

<sup>136</sup> النور 3

<sup>137</sup> النور 30؛ الأحزاب 35

<sup>138</sup> النور 47

<sup>139</sup> الأحز اب 23

<sup>140</sup> الأحزاب 35

<sup>141</sup> نفسه.

<sup>142</sup> نفسه.

<sup>143</sup> نفسه.



- ـ مُتضمَّن (إيمان) = الخشوع (144)
- مُتضمَّن (إيمان) = التصدّق ( $^{(145)}$
- ـ مُتضمَّن (إيمان) = حفظ حدود الله (146)
  - ـ مُتضمَّن (إيمان) = الصّوم (147)
  - مُتضمَّن (إيمان) = ذكر الله (148)
- ـ مُتضمَّن (إيمان) = الإصلاح بين المُؤمنين: «إنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ» (149).
- مُتضمَّن (إيمان) = ترك الشَّرك: «يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَن لَا يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلَا يَسْرِقْنَ وَلَا يَوْتُلُنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي شَيْئًا وَلَا يَسْرِقْنَ وَلَا يَوْتُوبِينَ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ > (150)
  - ـ مُتضمَّن (إيمان) = ترك السّرقة (151)
    - مُتضمَّن (إيمان) = ترك الزِّنا (152)
  - مُتضمَّن (إيمان) = ترك قتل الأولاد (153)
    - ـ مُتضمَّن (إيمان) = حفظ حدود الله (154)

<sup>144</sup> نفسه

<sup>145</sup> نفسه.

<sup>146</sup> نفسه.

<sup>147</sup> نفسه.

<sup>148</sup> نفسه.

<sup>149</sup> الحجرات 10

<sup>150</sup> الممتحنة 12

<sup>151</sup> نفسه.

<sup>152</sup> نفسه.

<sup>153</sup> نفسه.

<sup>154</sup> نفسه.



- مُتضمَّن (إيمان) = ترك الزنا وإلحاق ابن الزنا. (155)
- منضمَّن (إيمان) = الالتزام بأوامر الرسول ونواهيه (156)
- مُتضمَّن (إيمان) = ترك الظَّلم: «الَّذينَ آمَنوا وَلَم يَلبِسوا إيمانَهُم بِظُلمٍ أُولئِكَ لَهُمُ الأَمنُ وَهُم مُهتَدونَ»(157).

مُتضمَّن (إيمان) = ترك السّخرية: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ بِئْسَ الْإسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَان وَمَن لَّمْ يَتُبْ فَأُولَ لِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ »(158).

- مُتضمَّن (إيمان) = ترك اللمز. (159)
- ـ مُتضمَّن (إيمان) = التنابز بالألقاب. (160)

مُتضمَّن (إيمان) = ترك مودَّة الذين يعادون الله والرسول ولو كانوا من الأهل: «لَّا تَجِدُ قَوْمًا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادً اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادً اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِيها الْأَنْهَالُ خَالِدِينَ فِيها رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ» (161).

قلنا إنّ البنية الدّلاليّة  $\langle (1 - 1)_2^{-1} | 1 \rangle$  بذل وأعطى يُمكن أن تتطلّب ـ بالإضافة إلى الفاعلين الدّلاليين الأساسيين أطرافًا غير أساسيّة مثل سبب الحبّ وكيفيّته وزمانه وغير ذلك، وقد ذكرناها في باب الحديث عن البنية الدّلاليّة لفعل  $\langle (1 - 1)_2^{-1} | 1 \rangle$  بالنّظر إلى كونها فواعل دلاليّة اختياريّة، ونعود إليها في هذا الموضع للنّظر في مُتعالقاتها. وإذ رأينا الجدوى في الاقتصار على الحال أو الكيفيّة دون غيرها فإنّ في آيات الله المكتوبة والمُشاهدة تجليّات لهذه الكيفيّة في حبّ الله لمخلوقاته. ويُمكن إجمال هذه التجليّات في نِعَم الله (مُتضمَّن

<sup>155</sup> نفسه.

<sup>156</sup> نفسه.

<sup>157</sup> الأنعام 82

<sup>158</sup> الحجرات 11

<sup>159</sup> نفسه.

<sup>160</sup> نفسه.

<sup>161</sup> المجادلة 22



 $(\sim 11_2)$  = أَنْعَمَ) بدليل قوله تعالى:  $(\sim 11_2)$  تعمّة اللَّهِ لا تُحصوها  $(\sim 11_2)$ . وإذ إنّ نِعم الله تدلّ حينئذ خيمنًا على حبّ الله، فإنّنا نتناول مُتعالقاتها الدّلاليّة بواسطة الوظيفة المُعجميّة  $(\sim 11_2)$ .

#### ط ـ نِعَم:

مُتضمَّن (نِعَم) = تعليم آدم الأسماء كلِّها: «عَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا» (163). والإقدار على التسمية إقدار على تعاطي العلوم والنّفاذ إلى أسرار الخلق واكتشافها وتسميتها واستعمالها في ما من شأنه أن يعود بالنّفع على النّاس إن اختاروا النّفع، وأن يعود عليهم بالضّرر إن اختاروا الضّرر.

ـ مُتضمَّن (نِعَم) = أمر الملائكة بالسّجود لآدم: ﴿ وَأَلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ ﴾ (164).

مُتضمَّن (نِعَم) = إسكان آدم الجنَّة: ﴿وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ﴾(165).

مُتضمَّن (نِعَم) = توبة الله على آدم: «فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَّبِّه كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّه هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ» (166).

مُتضمَّن (نِعَم) = تكريم بني آدم: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴾ (167)؛ ﴿ أُول ئِكَ الَّذِينَ أَنعَمَ اللَّهُ عَلَيهِم مِنَ النَّبِيّينَ مِن ذُرِّيَةِ آدَمَ وَمِمَّن حَمَلنا مَعَ نوحٍ وَمِن ذُرِّيَةٍ إِبراهيمَ وَإِسرائيلَ وَمِمَّن هَدَينا وَاجتَبَينا إِذَا تُتلَى عَلَيهِم آياتُ الرَّحمنِ خَرَّوا سُجَّدًا وَبُكِيًا ﴾ (168).

- مُتضمَّن (نِعَم) = تحميل الإنسان أمانة الخلق: «وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً»(169).

<sup>162</sup> إبراهيم، 34؛ النّحل، 18

<sup>163</sup> البقرة، 31

<sup>164</sup> البقرة 34؛ الإسراء 61؛ الأعراف 11؛ الكهف 50؛ طه 116

<sup>165</sup> البقرة 35؛ الأعراف 19

<sup>166</sup> البقرة 37

<sup>167</sup> الإسراء 70

<sup>168</sup> مريم 58

<sup>169</sup> البقرة 30



مُتضمَّن (نِعَم) = حسن تصوير الإنسان: ﴿وَاللَّهُ أَخرَجَكُم مِن بُطُونِ أُمَّهاتِكُم لا تَعلَمونَ شَيئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمعَ وَالأَبصارَ وَالأَفئِدَةَ لَعَلَّكُم تَشكُرونَ»(170)؛ ﴿وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ»(171)؛ ﴿ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ»(172).

مُتضمَّن (نِعَم) = تسخير السَّماء والأرض للإنسان: «الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً ...» (١٦٥)؛ «اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً ... وَرَزَقَكُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ ...» (١٦٠)؛ «اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ وَالأَرضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّماءِ ماءً فَأَخرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَراتِ رِزقًا لَكُم ...» (١٦٥).

مُتضمَّن (نِعَم) = تسخير الشمس والقمر والنَّجوم والليل والنَّهار للإنسان: «وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمسَ وَالقَمَرَ وَالنَّهارَ اللَّيلَ وَالنَّهارَ وَالشَّمسَ وَالقَمَرَ وَالنَّجومُ مُسَخَّراتٌ بِأَمرِهِ دائِبَينِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيلَ وَالنَّهارَ وَالشَّمسَ وَالقَمَرَ وَالنَّجومُ مُسَخَّراتٌ بِأَمرِهِ إِنَّ في ذلِكَ لَآياتٍ لِقَوم يَعقِلونَ» (177).

مُتضمَّن (نِعَم) = تسخير الجبال والأنهار للإنسان: «وَأَلقى فِي الأَرضِ رَواسِيَ أَن تَميدَ بِكُم وَأَنهارًا وَشُبُلًا لَعَلَّكُم تَهتَدونَ» (178)؛ «وَجَعَلَ لَكُم مِنَ الجبال أَكنانًا» (179).

مُتضمَّن (نِعَم) = تسخير مياه البرّ والبحر للإنسان: «. وَأَنزَلَ مِنَ السَّماءِ ماءً فَأَخرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَراتِ رِزقًا لَكُم وَسَخَّرَ لَكُمُ الأَنهارَ» (180)؛ «وَهُوَ الَّذي سَخَّرَ البَحرَ لِتَاكُلوا مِنهُ لَحَمًا طَرِيًا وَتَستَخرِجوا مِنهُ حِليَةً تَلبَسونَها وَتَرَى الفُلكَ مَواخِرَ فيهِ وَلِتَبتَغوا مِن فَضلِهِ وَلَعَلَّكُم تَشْكُرونَ» (181).

مُتضمَّن (نِعَم) = الاستجابة لكلّ ما طلبه الإنسان: ﴿وَآتاكُم مِن كُلِّ ما سَأَلتُموهُ وَإِن تَعُدُّوا نِعمَةَ اللَّهِ لا تُحصوها إِنَّ الإنسانَ لَظَلومٌ كَفَّالٌ ﴾(182).

```
170 النّحل 78
```

<sup>171</sup> غافر 64

<sup>172</sup> السّجدة 9

<sup>173</sup> البقرة 22

<sup>174</sup> غافر 64

<sup>175</sup> إبراهيم 32

<sup>176</sup> إبراهيم 33

<sup>177</sup> النّحل 12

<sup>178</sup> النّحل 15

<sup>179</sup> النّحل 15 و81

<sup>180</sup> إبراهيم 32

<sup>181</sup> النّحل 10 و11 و14

<sup>182</sup> إبراهيم 34



مُتضمَّن (نِعَم) = تسخير الأنعام للإنسان: ﴿وَالأَنعامَ خَلَقَها لَكُم فيها دِفٌّ وَمَنافِعُ وَمِنها تَأْكُلُونَ (٥) وَلَكُم فيها جَمالٌ حينَ تُريحونَ وَحينَ تَسرَحونَ (٦) وَتَحمِلُ أَثقالَكُم إلى بَلَدٍ لَم تَكونوا بالِغيهِ إلّا بِشِقِّ الأَنفُسِ إِنَّ رَبَّكُم فيها جَمالٌ حينَ تُريحونَ وَحينَ تَسرَحونَ (٦) وَتَحمِلُ أَثقالَكُم إلى بَلَدٍ لَم تَكونوا بالِغيهِ إلّا بِشِقِّ الأَنفُسِ إِنَّ رَبَّكُم لَرُووفٌ رَحيمٌ (٧) وَالخَيلَ وَالبِغالَ وَالحَميرَ لِتَركَبوها وَزينَةً وَيَخلُقُ ما لا تَعلَمونَ (٨) ﴿(183).

مُتضمَّن (نِعَم) = تسخير النَّحل لصنع العسل شفاءً: «يَخرُجُ مِن بُطونِها شَرابٌ مُختَلِفٌ أَلوانُهُ فيهِ شِفاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ في ذلِكَ لَآيَةً لِقَوم يَتَفَكَّرونَ»(184).

مُتضمَّن (نِعَم) = جعل الجنان للإنسان: «قَدْ كَانَ لِسَبَإٍ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنَّتَانِ عَن يَمِينٍ وَشِمَالٍ كُلُوا مِن رِّزْق رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ» (185).

مُتضمَّن (نِعَم) = تنزيل القرآن هُدى للناس: «اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَابِهًا مَّثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاءُ وَمَن يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ»(186).

ويتجلّى حبّ الله لعباده من خلال أو امره ونو اهيه، إذ هي باب آخر من أبو اب رحمته ونيل رضاه واستحقاق فسيح جنانه، فإنّه إذن يأمرهم وينهاهم حُبًا لهم:

#### ي ـ من أوامر الله:

- مُتضمَّن (حبّ) = الأمر بعبادة الله وترك الشرك و الإحسان للوالدين:

«وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ فَي الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا»(187).

- مُتضمَّن (حبّ) = الأمر بِالعَدلِ وَالإِحسانِ وَإِيتاءِ ذِي القُربي والنّهي عَنِ الفَحشاءِ وَالمُنكر وَالبَغيَ:

﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدَلِ وَالْإِحسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي القُربِي وَيَنْهِي عَنِ الْفَحَشَاءِ وَالْمُنكَرِ وَالْبَغِيَ يَعِظُكُم لَعَلَّكُم تَغَلَّكُم تَذَكَّرُونَ»(188).

<sup>183</sup> النّحل 5 و6 و7و8

<sup>184</sup> النّحل 69

<sup>185</sup> سبأ 15

<sup>186</sup> الزّمر 23

<sup>187</sup> النّساء 36

<sup>188</sup> النّحل 90



- مُتضمَّن (حبّ) = الأمر باستعمال نعم الله في ابتغاء الآخرة مع الأخذ بنصيب من الدّنيا:

﴿ وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (189).

#### ك ـ من نواهيه:

- ـ مُتضمَّن (حبّ) = النّهي عمّا لا يُحبّه؛
- ـ مُتضمَّن (حبّ) = النّهي عن الاعتداء:

﴿ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (190)؛ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (191)؛ ﴿ أَدعوا رَبَّكُم تَضَرُّعًا وَخُفِيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعتَدِينَ ﴿ 192) ﴾.

- ـ مُتضمَّن (حبّ) = النّهي عن الظُّلم؛
- ـ مُتضمَّن (حبّ) = النّهي عن الكِبْر والخيلاء:

«وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَالْبِنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَالْبِنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا» ((193)) ﴿لاَ جَرَمَ أَنَّ اللَّهَ يَعلَمُ مَا يُسِرّونَ وَمَا يُعلِنونَ إِنَّهُ لا يُحِبُّ المُستكبرينَ» ((194)) ﴿إِنَّ قَارُونَ كَانَ مَنْ الْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوءُ بِالْعُصْبَةِ أُولِي الْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَقْرَحْ مِن الْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوءُ بِالْعُصْبَةِ أُولِي الْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَقْرَحْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفُرِحِينَ» ((195)) ﴿ (ولَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُور ((196)) وَلَا لَهُ مَنْ الْمُؤْرِدِينَ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَقْرُحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُور ((196)) وَلَا لَهُ مُن اللَّهُ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَقُرُحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُور ((196)) وَلَا لَهُ مَا يُعْرَبُونَ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَقُرُحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُور »(196) وَلَا لَا لَهُ مَا لَا لَهُ مُ اللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُولُولُ اللَّهُ لَا يُحْلِلُ اللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُولُ اللَّهُ لَا يُعْرِبُونَ اللَّهُ لَا يَعْرَالِ فَالْمُولِ الْمُؤْلِلُولُ الْمُؤْلِلُولُولُ الْمُؤْلِلَا لَا لَهُ لَا يُعْرِبُونَ اللَّهُ لَا يَاللَّهُ لَا يُولِلُ اللَّهُ لَا يُعْرَالُونُ اللَّهُ لَا يُعْرَالُ اللَّهُ لَاللَّهُ لَا لَاللَّهُ لَا لَاللَّهُ لَا لَيْعُولُ الْمُؤْلِلُ لَهُ لَا يُعْرَالُولُ لَا لَا لَاللَّهُ لَا يُعْرَالُولُ الْمُؤْلِلُولُ اللَّهُ لَا لَعْرُولُ اللَّهُ لَا يُعْرِقُونَ اللَّهُ لِلْمُؤْلِ اللَّهُ لَا لَاللَّهُ لَا لَكُولُ لَا لَاللَّهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَاللَهُ لَا لَا لَا لَعْلَا

ـ مُتضمَّن (حبّ) = النّهي عن الإسراف:

<sup>189</sup> القصص 77

<sup>190</sup> البقرة 190

<sup>191</sup> المائدة 87

<sup>192</sup> المائدة 87

<sup>193</sup> النساء 36

<sup>194</sup> النّحل 23

<sup>195</sup> القصص 76

<sup>196</sup> لقمان 18

<sup>197</sup> الحديد 23



«هُوَ الَّذِي أَنشَا جَنَّاتٍ مَعروشاتٍ وَغَيرَ مَعروشاتٍ وَالنَّخلَ وَالزَّرِعَ مُختَلِفًا أَكُلُهُ وَالزَّيتونَ وَالرُّمّانَ مُتَشابِهًا وَغَيرَ مُتَشابِهًا وَغَيرَ مُتَشابِهًا وَغَيرَ مُتَشابِهًا كُلُوا مِن ثَمَرِهِ إِذَا أَتْمَرَ وَآتوا حَقَّهُ يَومَ حَصادِهِ وَلا تُسرِفوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ المُسرِفينَ»(198)؛ «وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسرِفوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ المُسرِفينَ»(199).

ـ مُتضمَّن (حبّ) = النّهي عن الكُفرِ:

﴿ رَبَمْ حَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ (200)؛ ﴿ وَأُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾ (201)؛ ﴿ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِن فَصْلِهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾ (202)؛ ﴿ الْكَافِرِينَ ﴾ (202).

ـ مُنضمَّن (حبّ) = النّهي عن الفساد:

﴿ وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴾ (203)؛ ﴿ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (204)؛ ﴿ وَلَا تَبْغ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (205).

ـ مُتضمَّن (حبّ) = النّهي عن الخيانة:

﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِن قَومٍ خِيانَةً فَانبِذ إِلَيهِم عَلَى سَواءٍ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ الخائِنينَ ﴾ (206)؛ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانِ كَفُورٍ ﴾ (207).

<sup>198</sup> الأنعام 141

<sup>199</sup> الأعراف 31

<sup>200</sup> البقرة 276

<sup>201</sup> آل عمران 32

<sup>202</sup> الرّوم 45

<sup>203</sup> البقرة 205

<sup>204</sup> المائدة 64

<sup>0. 20.</sup> 

<sup>205</sup> القصىص 77

<sup>206</sup> الأنفال 58

<sup>207</sup> الحج 38

<sup>208</sup> الشّمس 8



# 5 ـ «أحبّ I \_ هويَ»

نُوجِزُ القول في هذا الوجه الثاني للفظ «أحب» لضيق الحيز أوّلاً، ثُمّ لأنّه دون الوجه الأوّل منزلة، وليس هو ممّا يُحتَذى بل هو على كثرته من ضلال النّفس وابتعادها عن جو هر ها الصّافي وعن فطرتها التي فطرها عليها الله.

#### 5 ـ 1 ـ البنية الدّلاليّة:

نتكوّن البنية الدّلاليّة لهذا الفعل بدوره من فواعل دلاليّة تركيبيّة أساسيّة وأخرى اختياريّة. والفاعل الدّلاليّ التركيبيّ الأساسيّ الأوّل هو الذي يُسندُ إليه فعل «أحبّ  $I_2$  هو يَ»، وهم عامّة النّاس الذين أشار إليهم القرآن: «وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُجِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا للَّهِ» (209).

والفاعل الدّلاليّ التركيبيّ الأساسيّ الثاني هو الطّرف المحبوب، وقد ذكر الله ما تعلقه قُلوب عامّة النّاس: «زُيِّنَ اللنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَٰلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عِندَهُ حُسْنُ الْمَآبِ»(210).

# «أحبًا البنية التعلّقيّة لفعل «أحبًا $_{_{2}}^{}$ هوِيَ

ممّا يُحتاج إليه في الخطاب معرفة دلالات الوحدات المُعجميّة المُستعملة، لا دلالاتها الذَّاتيّة فحسب، بل كذلك دلالاتها العلاقيّة. وإنّ للوحدة المُعجميّة «أحبّ $_{1}$  هويّ» نسيجًا من العلاقات مع سائر الوحدات المُعجميّة التي تقع معها في حقل من الحقول المُعجميّة، غير أنّنا نقتصر على بعض الوظائف المُعجميّة مثل الترادف والإشباع لتبيين اختلاف هذه الوحدة المُعجميّة عن سابقتها «أحبّ $_{1}$  بذل وأعطى».

مُر ادف 
$$\supset$$
 (س)= ص

مُر ادف 
$$( أحب (I_2) = ae ) = e c$$
 تمنّی؛

ـ اسم (هَوِيَ)= هَوى: ''لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلًا كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَى أَنفُسُهُمْ فَرِيقًا كَذَّبُوا وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ ''(211)؛ ﴿يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَبِع الْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَبِع الْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ

209 البقرة 165

210 آل عمران 14

211 المائدة 70



الْحِسَابِ»(212)؛ ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى»(213)؛ ﴿إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَانِ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِّن رَّبِّهِمُ الْهُدَى»(214)؛ ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ سُلْطَانٍ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِّن رَبِّهِمُ الْهُدَى»(215)؛ ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى»(215).

- إشباع (شَعَف) = شَغَف: "وقالَ نِسوَةٌ فِي المَدينَةِ امرَأَةُ العَزيزِ تُراوِدُ فَتاها عَن نَفسِهِ قَد شَغَفَها حُبًا إِنّا لَنَراها في ضَلالٍ مُبين "(217)

<sup>212</sup> ص 26

<sup>213</sup> النّجم 3

<sup>214</sup> النّجم 23

<sup>215</sup> النّاز عات 40

<sup>216</sup> يُنظر في ألفاظ الحبّ ودرجاته: الثعالبي: فقه اللغة، الفصل الواحد والعشرون (في تَرْتِيب الحُبِّ وتَفْصِيلِهِ).

<sup>217</sup> يوسف30



والوظيفة المعجميّة في هذه الأمثلة جدوليّة استبداليّة، أي أنّ العلاقة بين الوحدة الرئيسة (س) والقيمة (ص) استبداليّة أي أنّ (ص) تحلّ محلّ (س) عند إجراء التّحوير الدّلاليّ بواسطة هذه الوظيفة المُعجميّة، ومثاله أنّ "هُيوم" في المثال الأخير تحلّ محلّ "تدليه" إن أُريدَ تقويتها وإشباعها.

أمّا وظيفة الإشباع السياقيّة التّلازميّة، فهي:

إشباع (218) أي أنّ العلاقة بين الوحدة الرئيسة (س) والقيمة (ص) تلازميّة، إذ أنّ (ص) تُلازم (س) في العبارة (حبًا جمًا) الناتجة عن إجراء التّحوير الدّلاليّ بواسطة هذه الوظيفة المُعجميّة.

تُظهر مثل هذه العلاقات إذن أنّ هذا الضّرب من الحبّ يكشف تقلّب النّفس غير التّقيّة وجموحها وتردّيها في مهاوي التّجارب العبثيّة التي لا أمل لصاحبها أن يستقرّ على قيمة مُعيّنة، لا لشيء إلاّ لأنّ القيمة الوحيدة الثّابتة التي لا يشوبها زيف أو نقصان هي التعلّق بالله دون غيره.

#### 6 ـ الخاتمة

حاولنا في هذا البحث أن نُبيّن منزلة لفظ الحبّ في النصّ القرآني وأهميّة قيمة الحبّ في الحياة. وكان من الأساسيّ التّمييز بين ضربين من الحبّ متناقضين: حبّ يُسند إلى الذّات الإلاهيّة وله خصائص مُعيّنة، ويُسند منه غيض من فيض إلى بعض خاصّة عباده، وإلى من منّ الله عليهم بالإنجاب بدرجة مّا. ومحور هذا الحبّ السّامي البذلُ والعطاءُ وآخرته الخير والرّضا؛ وحبّ يُسند إلى عامّة النّاس، ومحوره الأخذ والاستيلاء وآخرته الشّر والأذى. وكانت أداة البحث في هذا الموضوع مُقاربة «مُعجميّة الشّرح والتّاليفيّة» التي تعتمدُ أساسًا الشّرح الدّلالي والتركيبيّ وقد أضفنا إليها الشّرح الصّوتي. وهذه المُقاربة إذن تشرح الوحدة المُعجميّة المدروسة بعد استخراجها من اللفظ وتُمنولُ علاقاتها مع غير ها من وحدات اللغة بواسطة الوظائف المُعجميّة بغرض تطويع مثل هذه الدّراسات للحوْسبة ومن ثمّ تمكين المتكلّم أو المُتعلّم من استعمال اللسان استعمالاً دقيقًا (219).

وقد تحصّل لنا من خلال تحليل البنية المُعجميّة لهذا اللفظ ما يلي من النّتائج:

1 - إنّ لفظ «أحب» تتفرّع عنه وحدتان مُعجميّتان متناقضتان: إحداهما تختصّ بها الذّات الإلاهيّة، والثانية يختصّ بها عامّة النّاس. وإنّ الحبّ الإلاهي عمود خيمة الخلق تتماسك المخلوقات إذا كان هذا الحبّ أساس تعالقها، وينفرط عقد تعالقها إذا تردّت في مهاوي الحبّ الثاني. ولذلك حثّ الله عباده على أن يكون

<sup>218</sup> الفجر 20

<sup>219</sup> مُقدّمة لمُعجميّة الشّرح والتأليفيّة، ص 246 /Mel'čuk & al: I.L.E.C. p125.



حبّهم لله مُقدّمًا على ما سواه: «قُل إِن كانَ آباؤُكُم وَ أَبناؤُكُم وَ إِخوانُكُم وَ أَزواجُكُم وَ عَشيرَ تُكُم وَ أَموالٌ اقتَرَ فتُمو ها وَتِجارَةٌ تَخشَونَ كَسادَها وَمَساكِنُ تَرضَونَها أَحَبَّ إِلَيكُم مِنَ اللَّهِ وَرَسولِهِ وَجِهادٍ في سَبيلِهِ فَتَرَبَّصوا حَتّى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمرِهِ وَاللَّهُ لا يَهدِي الْقَومَ الفاسِقينَ» (220).

2 - إنّ النصّ القرآني يُبرز إذن ضربين من الحبّ: ضرب من الحبّ مُطلق سام يُسند إلى الله وإلى من تشبّه به من خلقه ممّن رجحت عندهم كفّة النّفس التقيّة كفّة النّفس الفاجرة، وهو حبّ يبعث الحياة وينشر قيم الخير والجمال وضرب ثان نقيض للأوّل تقوده الشّهوة وغايته تحقيق كمال مُتوهم وإرضاء حاجات نسبيّة لا تثبت على خير، إذ كلما حقّق منها حاجة فقدت معناها فطمح إلى ما بعدها لاهثًا وراءها كما يلهث الجاري وراء السّراب، تشابه في ذلك حبّ الأشياء والنساء وغير ذلك. فلا غنى إذن عن التأمّل في هذا النصّ والتمعّن فيه وتدبّر معانيه.

ومثلما جعل الله في عباده شيئًا ممّا يختصّ به مثل الرحمة والقدرة إلخ. فقد مكّنهم من الحبّ بحسب اجتهادهم، وقد أفلح من أحبّ الله أوّلاً إذ أحسنَ إدر اك حقيقة علاقاته بجميع ما خلق الله، وقد خاب من لم يُقدّم حبّ الله على غيره إذ تخبّط في علاقاته وتناوبت عليه الأفراح والأتراح ولازمه العناء وكانت آخرته النّدم على ما أنفق من وقت وجهد في طلب ما لا يستحقّ مثل ذلك العناء. ذلك أنّ حبّه لغير الله باب مُشرع للهوى والتردّي في الوهم والزّيف وخطإ التّقدير.

فإنّ اعتبار حبّ الإنسان لربّه أصلاً واعتبار حبّ ما عداه فرعًا مُولَد لقيم أصيلة ثابتة تحفظ للإنسان توازنه النّفسي وحريّته إزاء كلّ المخلوقات والأحداث فلا يُحزنه شيء فقده ولا يُفرحه (221) شيء تحصّل عليه، لأنّ قلبه قد علق أفقًا مُطلقًا ومعدنًا صافيًا لا تبلغه مثل هذه الأمور النّسبيّة. وإنّ اعتبار حبّ الإنسان للمخلوقات أو للأشياء أصلاً والغفلة عن حبّ الله مُولّد لقيم متدهورة تجعل الإنسان عبدًا لشهواته فيموت كمدًا على شيء فقده ويفرح بشيء تحصّل عليه لأنّ قلبه قد علق أفقًا ضيقًا ومعدنًا مُزيّفًا. ومثل هذا الحبّ هو الذي يُنتج «مجنون الدّرهم» و «مجنون ليلى». ولا يعني هذا أنّ الإنسان الذي يُحبّ الله أوّلاً لا يكسب مالاً ولا يُحبّ نساءً، بل هو يسعى إلى كسب المال ويحبّ من يشاء من النّساء ولكن في إطار حبّ أكبر هو حبّ الله ليكون له جنّة عند حبّ المال والنساء مثلاً، فلا تغترّ نفسه لظفر و لا تبتئس لفشل، ولعلّ هذا ممّا يُمكن أن يُفيده قوله تعالى: «للّديلا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللّهُ لَا يُحِبُّ كُلّ مُخْتَالٍ فَخُورِ» (222).

<sup>220</sup> التّوبة 24

<sup>221</sup> الفرح في معنى الزّهو والخيلاء.



2 - من المعروف أنّ خلاف لفظ «أحبّ» هو «كَرِه»، بدليل الآية: «وَعَسَىٰ أَن تَكْرُ هُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ» (223)، وأنّ خلاف «حَبّب» المزيد على وزن «فعّل» هو «كرّه» بدليل قوله تعالى: «وَلَكِنَّ اللَّهُ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ الْأَكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ.» (224). ولكنّ هذا الفعل لم يُسند إلى الله في القرآن إلا مرّة واحدة في قوله: «وَلَو أَرادُوا الخُروجَ لَأَعَدُوا مَعَ القاعِدينَ» (225)، وأسند «وَلَو أَرادُوا الخُروجَ لَأَعَدُوا لَهُ عُدَّةً وَلَكِن كَرِهَ اللَّهُ انبِعاتَهُم فَقَبَّطَهُم وَقيلَ اقعُدوا مَعَ القاعِدينَ» (225)، وأسند إليه بدلاً من ذلك نفي «أحبّ» بواسطة أداة النفي «لا» ثلاثًا وعشرين مرّة (226)، ومثاله: «وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفُسَادَ» (227). ويجوز القول حينئذ إنّ الله يُحبّ أو لا يُحبّ، ولكنّه يكاد لا يكره، وفي ذلك ما فيه من إشارة إلى واسع رحمته.

4 ـ لم يرد فيما لا يُحبّه الله ذكر للذّوات، لأنّ الذّوات من خلق الله، ولها منازلها عنده، ولكنّه لا يحبّ صفات من خرجوا عن طاعته منهم وأفعالهم لأنّ صفاتهم وأفعالهم ممّا بادروا بالقصد والنيّة إلى اكتسابه وممّا شاء الله أن يتمّ ذلك فيهم بعد اختيارهم. وفي هذا درس في الخُلق الإلاهيّ، وإن كان الله لا يُسأل عن قول أو فعل، وأنّ حكمته ليست دائمًا واضحة للأذهان. وفي القرآن حثّ على ألاّ يُقيّم إنسان إنسانًا إلاّ من خلال أفعاله وصفاته الأخلاقيّة وأحواله مع النّاس. وبذلك لا يكون هناك مجال لظاهرة العنصريّة المُتفشّية في المُجتمعات.

5 - إنّ المُتّقين والمُقسطين والمُحسنين يأتون في المرتبة الأولى في محبّة الله، وإنّ المُعتدين والظالمين والمُفسدين يأتون في المرتبة الأولى فيما لا يُحبّه الله. فإنّه يُقدّم إذن في محبّة الله أو عدم محبّته ما له صلة بعلاقة النّاس بعضهم ببعض على ما له صلة بعلاقة النّاس بربّهم. وبذلك تكون استقامة الإنسان في حياته ومعرفة ما له وما عليه في علاقته بالنّاس وهي عبادات في معناها الواسع - مُقدّمة على العبادات في معناها الضيق، مثل الصلاة والصيام. وبذلك يبدو جليًا أنّ سلوك الإنسان مع أخيه الإنسان إمّا أن يكون مفتاح التّقوى وأقوم السّبل للتقرّب إلى الله ونيل رضاه والفوز بحبّه وإمّا أن يكون بداية الضّلال والبعد عن الله واستحقاق سخطه.

<sup>223</sup> البقرة 216

<sup>224</sup> الحجرات 7

<sup>225</sup> التوبة 46

<sup>226</sup> البقرة 190، 205، 276؛ آل عمران 32، 57، 119، 140؛ النساء 36، 107، 148؛ المائدة 64، 87؛ الأنعام 76، 141؛ الأعراف 31، 55، 79؛ الأنفال 58؛ النّحل 23؛ الحجّ 38؛ القصيص 76، 77؛ الرّوم 45



#### المراجع المعتمدة في البحث

#### 1- المراجع العربية والمعربة:

#### - إبراهيم بن مراد:

- أ ـ المعجم العلمي العربي المختصّ المعجم العلمي العربي المُختصّ حتّى مُنتصف القرن الحادي عشر الهجري، دار المغرب الإسلامي، بيروت، 1993 (المعجم المُختصّ).
  - ب ـ مسائل في المعجم، دار الغرب الإسلامي، 1997 (مسائل).
  - ج ـ المَقْوَلَة الدّلاليّة في المُعجم، مجلّة المعجمية، 16 17 (2000 2001)، ص ص 17 76 (المَقْوَلَة الدّلاليّة).
    - ـ أبو منصور الثّعالبي: الثّعالبي: فقه اللغة، الدار العربيّة للكتاب، ليبيا تونس 1981 (فقه اللغة)
- ـ إيغور مالتشوك، أندري كلاس، ألان بولغار: مُقدّمة لمُعجميّة الشّرح والتأليفيّة، ترجمة هلال بن حسين، المركز الوطنيّ للترجمة، تونس 2010 (م م ش ت).
- هلال بن حسين: البنية المُعجميّة لفعل «قال» في القرآن الكريم: مُؤسّسة «مؤمنون بلا حدود» 12 مارس 2014، قسم الدر اسات الدبنيّة.

#### 2 - المراجع الأجنبية:

- Alain Polguère: La Théorie Sens-Texte. Dialangue, 8-9, 1998, pp 9–30 (La Théorie Sens-Texte).
- Alan Cruse: Lexical Semantics, Cambridge University Press 1986 (Lexical Semantics).
- Bernard Pottier: Théorie et analyse en linguistique, Paris, Hachette Université, 1987 (Théorie et analyse en linguistique).
- Franz-Josef Hausmann: «La définition est-elle utile?» In la définition, pp 225-236 (La Définition est-elle utile?).
- Georges Bohas&Guillaume (Jean –Patrick): Etudes des théories des grammairiens arabes, I . Morphologie et phonologie, Damas, 1984 (Etude des théories).
- Georges Kleiber: La sémantique du prototype, catégories et sens lexical, PUF, 1990 (La sémantique du prototype).
- Hans Wehr: Arabisches worterbuch für die schriftsprache der gegenwart, 3è ed. Librairie du Liban, 1980 (Arabisches worterbuch(
- Hausmann. (Franz-Josef): «La définition est-elle utile?» In la définition, pp 225-236 (La Définition est-elle utile?).
- Igor Mel'čuk:
  - Introduction à la lexicologie explicative et Combinatoire, Duculot 1995(I.L.E.C).
  - Vers une linguistique Sens-Texte. Leçon inaugurale, 10 janvier 1997, Collège de France, Chaire Internationale (Vers une linguistique Sens-Texte).
  - Actants in semantics and syntax I: Actants in semantics. Linguistics, 42/1, 2004 pp1–66 (Actants in semantics I).
  - Actants in semantics and syntax II: Actants in semantics. Linguistics, 42/1, 2004 pp 247–291 (Actants in semantics II)



Dependency in Natural Language. Dans Igor Mel'cuk et Alain Polguère, éditeur, Dependency in Linguistic Description, John Benjamins, Amsterdam/Philadelphia, 2009, pp 1–110 (Dependency).

- Irène Tamba: «Organisation hiérarchique et relations de dépendance dans le lexique», l'Information Grammaticale, 50 (1991), pp 43 47 (Organisation).
- Jean-Claude Milner: Introduction à une science de langage, Le Seuil 1989(Introduction).
- John Lyons: Language and linguistics, an introduction, Cambridge University Press, 1981 (L.A.L).
- Sylvain Kahane: The Meaning-Text Theory

URL: http://www.coli.uni-saarland.de/courses/syntactic-theory-09/literature/MTT-Handbook2003.pdf

MominounWithoutBorders

Mominoun You Tube

@ Mominoun\_sm

مهم المسلم المس

الرباط – أكدال. المملكة المغربية

ص ب : 10569

الماتف : 212 537 77 99 54

الفاكس : 27 88 27 537 77 الفاكس

info@mominoun.com

www.mominoun.com