## <mark>محيط نشأة الإسلام:</mark> الخطابات التاريخيّة وما وراءها

نادر الحمّامي باحث تونسي



قسم الدراسات الدينية

جميع الحقوق محفوظة مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث All rights reserved Mominoun Without Borders



لقد غدا البحث في محيط نشأة الإسلام في القرن السابع للميلاد مدخلا ضروريّا لكلّ الباحثين تقريبا في نشأة الدين الإسلامي، أو الناظرين في السيرة، و كذلك فيما يتعارف عليه الباحثون اليوم باسم الدراسات القرآنيّة (Quranic Studies)، بل إنّ الأمر تعدّى حدود المدخل ليصبح جزءًا لا غنى عنه لدراسة السيرة المحمّديّة ونشأة الإسلام والنصّ القرآني من وجهة نظر تاريخيّة، وهذا ما قرّره مثلا، مونتغمري وات عند دراسته للسيرة في الفترة المكيّة.

يتمحور النظر هنا في فترة ما قبل الإسلام بصورة إجماليّة، أو ما اصطلح عليه بالجاهليّة، وفي مدى تأثير المعطيات الحضاريّة والدينيّة والاقتصاديّة والفكريّة في نشأة الإسلام ونبوّة محمّد. ولكن هناك اختلافات جو هريّة في الغايات من البحث في هذه الفترة، يمكن تلخصيها في الاختلاف بين صنفين من الباحثين في الفترة السابقة للإسلام؛ صنف أوّل يسعى إلى البرهنة على ما اعتبره تأثيرات داخليّة أو محليّة وخارجيّة، في المستويات العقائديّة واللغويّة وغيرها في الدين الناشئ، وفي النصّ القرآني والتعاليم الّتي أقرّها النبيّ، وكذلك مصادر معرفته؛ وصنف ثان من الباحثين، مسلمين في الغالب، يصفون أحوال الجاهليّة كما يرونها، باعتبارها فترة سابقة النبوّة ولكنّها لا تفسّر ظهورها مطلقا؛ بمعنى أنّها لا تبرّر البعثة المحمّديّة، وليس فيها ما أثّر في النبيّ ولا في القرآن ولا في تعاليم الإسلام، استنادا إلى مقولة الاصطفاء الإلهي، وبالتالي فإنّ محمّدا لم يكن أبدا إفرازا لواقعه، واستنادا كذلك إلى النظرة إلى القرآن على أنّه كلام الله القديم الأصيل، الّذي لم يتأثّر بأيّ عامل تاريخيّ أو بشريّ محايث.

إذا بدأنا بهذا الموقف الثاني الذي يتلخّص في استبعاد تأثير الواقع أو على الأقلّ التردّد في الإقرار به، فإنّه يسمح لنا باستحضار موقفين؛ الموقف الأوّل لم يعد إليه إلاّ قلّة من الباحثين قريبي العهد، وهو موقف ينفي مسألة المؤثّرات ويرى في التوحيد الإسلامي توحيدا عفويّا ساذجا هو نتيجة ما جُبلت عليه النفسيّة البدويّة الساميّة، وهو الموقف الذي تزعّمه إرنست رينان (Ernest Renan) (1892-1892) حين بحث في الخاصيّة العامّة للشعوب الساميّة، ولا سيّما فيما يتعلّق بالتوحيد². قد يكون هذا الموقف نابعا من موقف غربيّ استعلائي ميّز الاستشراق الكلاسيكي في الغالب، ولكن قد نلمس له صدى من الجهة المقابلة المعتدّة بنفسها، وإن ضمنيّا، في بعض الكتابات المهمّة ذات الصلة بالموضوع من قبيل ما ورد في كتاب فيكتور سحّاب «إيلاف قريش».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « For the study of the life of Muhammad it is hardly necessary to decide the relative importance of Jewish and Christian influences, especially since many details are disputed. The main necessity is to realize that such things were in the air before the Quran came to Muhammad and were part of the preparation of himself and of his environment for his mission», Watt, *Muhammad at Mecca*, Clarendon Press, 1953, p. 29.

 $<sup>^{2}</sup>$  حول هذا الموقف انظر بحثه:

Nouvelles considérations sur le caractère général des peuples sémitiques, et en particulier sur leur tendance au monothéisme, in Journal Asiatique, t 13, (1859), pp 417-450.



وللتمثيل على ذلك فقط، بدا لنا ما ذكره عن التلبية في الحجّ قبل الإسلام لافتا، فقد جمع مختلف تلبيات القبائل انطلاقا من «المحبّر» لابن حبيب، و وذهب إلى أنّه «يلاحظ في هذه التلبيات نسق موحّد يبدأ بالجملة نفسها. وكذلك يلاحظ أنّ القبائل قلّما كانت تذكر بالاسم صنمها الّذي تنسّكت له. وذُكِر الصنم مرّتين في التلبية لجهار وسواع، فظهر من التلبية أنّ المخاطب ربّما كان معبودا أسمى من الصنم المذكور»، كما يذهب أيضا إلى أنّه رغم ما تكشفه بعض التلبيات من تخوّف وتفاخر «تنبئ بحز ازات بين القبائل. لكن هذه العناصر جميعا، إذا ما قوبلت بالعوامل الأخرى الّتي قاربت ما بين الحجّاج، لم يكن شأنها عرقلة هذا التطوّر البطيء الّذي أزال كثيرا من التخوم الحادة بين قبائل العرب، وكان أعظم العوامل، ولا شكّ، وحدة الشعائر وتشابه التلبيات وإغفال ذكر السم الصنم» ليصل إلى نتيجة صاغها بوضوح: «لقد كانت نار المرجل البشري هذا تصهر المعادن، وتعدّ الميدان لسبيكة جديدة قابلة لمفهوم أمّة الإسلام بديلا من مفهوم العصبيّة القبليّة». 4

إنّ وحدة الشعائر الجاهليّة، وخاصّة في الحجّ، كانت دليلا عنده لتفكّك الوثنيّة، وبالتالي القبليّة، وهو ما انطلق منه لصياغة رأيه المذكور: «وكان تشابه التلبيات، وعلى الخصوص عدم ذكر الصنم في معظم الحالات، سببا أكيدا لجعل الحجّاج يشعرون مع مرّ السنوات وكأنّهم يتعبّدون لصنم واحد. وكانت تلك ربّما بداية نهاية تعلّق القبائل بأصنامها». 5

لئن كان من الصعب تجاهل نزعة القومية العربية عند أحد مسيحيي المشرق الرافعين لشعارها وتوجيه بحوثهم نحوها 6، فإنه من الصعب أيضا إنكار ما ذهب إليه من بداية تفكّك البنية القبليّة والوثنيّة قبل الإسلام، وربّما يعود ذلك تاريخيّا إلى القرنين السابقين عن القرن السابع للميلاد. هذا بالإضافة إلى ما يمكن فهمه من الشرك الذي تحيل إليه آيات عديدة في القرآن، والذي يحيل في جانب منه إلى الإيمان بربّ فوق بقيّة الأرباب. وهذا كلّه مجتمعا قد يوصل بالتدريج إلى التوحيد الّذي تهيّأ له المجتمع.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> فيكتور سحّاب، إيلاف قريش، بيروت/ الدار البيضاء، المركز الثقافي العربي، 1992، ص 365.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع السابق، ص 366.

<sup>5</sup> المرجع السابق، إيلاف قريش، ص 364.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> في الحقيقة لا يخفي سحّاب هذه النزعة، فيقول في تقديم كتابه الذي ظهر مباشرة بعد حرب الخليج الأولى، في منطقة تعدّ معبرا تجاريّا و اقتصاديّا: «و إنّ الحاجة العربيّة إلى الوحدة اليوم، و أوضاع الطرق التجاريّة الاستراتيجيّة الآن حول الجزيرة العربيّة، و اضطراب التجارة الدوليّة على هذه الطرق، و احتمال قيام العرب بدور أساسيّ في هذا الشأن، ضمن أوضاع دوليّة يتنافس فيها الشرق و الغرب على المنطقة العربيّة لأسباب شبيهة، كلّ هذا قد يضيف حاجة أخرى إلى الحاجة العلميّة المجرّدة، لدراسة الإيلاف و عصره، و يجعل منها دراسة مفيدة لعصرنا، علاوة على فائدتها في دراسة الجذور الّتي سبقت مباشرة ظهور الإسلام»، المرجع السابق، ص 10.



هذا التهيّق المسبّق، سيكون مرفوضا لدى أصحاب الموقف الثاني، إلاّ ما كان من ذلك التهيّؤ دالاً على الاصطفاء الإلهيّ، وعلى البشارات بالنبيّ العربيّ الذي أظلّ زمانه 7. هذا الموقف إسلاميّ عقائديّ بالأساس، يجعل ما سبق الإسلام وما تلاه فترتين منفصلتين تماما لا رابط بينهما من جهة السبب؛ فظهور الإسلام، في نظر أصحاب هذا الموقف، لم يكن أبدا نتيجة لوضع ساند سابق له، وما وصف الجاهليّة في هذا الموقف إلا لبيان «ظلماتها» مقارنة «بنور» الإسلام، ثمّ للوقوف في أخبار ها على ما اعتبر من البشارات والدلائل على قدوم النبيّ العربيّ المنتظر دعما للاحتجاج على صدق النبوّة. ومن هنا، فإنّ شخصية محمّد هي شخصية فذة وفريدة، وأنّ تعاليم الدين الجديد غير مسبوقة، وغير متأثّرة بأيّ عامل من العوامل. كلّ هذه الملاحظات نجد لها تلخيصا في بعض ما قدّم به، على سبيل المثال، عبّاس محمود العقّاد (1889- 1964) وهو يحدّثنا عن «مطلع للنور» قائلا: «كيف ظهر الإسلام بعد عبادات لا تمهّ له ولا يُبقي عليها؟ مقدّمات لم تكن واحدة منها ممهّدة النور» قائلا: «كيف ظهر الإسلام بعد عبادات لا تمهّ له ولا يُبقي عليها؟ مقدّمات لم تكن واحدة منها ممهّدة التي لا تأتي بعدها النتائج الصالحة إلا بعناية من الله واتّجاه بقوانين الكون وعوامله إلى حيث يشاء. فليست الجاهليّة مقدّمة للإسلام، وليس الفساد في العالم سببا للصلاح. وليست قريش، ولا جزيرة العرب، ولا دولة القياصرة، ولا أبّهة الأكاسرة هي الّتي بعثت محمّدا لينكر العصبيّة على قريش، ويعلّم العرب تسفيه التراث الموروث من الآباء والأجداد، و يثل العروش الّتي قام عليها الطغاة وتألّه عليها الجبابرة من دون الله». 8

لم نرد أن نجتزئ من هذا الشاهد الطويل شيئا، لأنّه يغنينا عن التمادي في بيان موقف برمّته من مسائل كثيرة أهمّها، بالنسبة إلينا، ذلك الموقف الإسلاميّ من الجاهليّة حيث تعتبر مرادفا للفساد بكلّ أشكاله، وأنّ كلّ ما كان فيها سواء في جزيرة العرب أو في ما أحاط بها، لا علاقة له بنبوّة محمّد ونشأة الإسلام. وهذا الموقف، بالإضافة إلى ذلك، مندرج في إطار النظرة التفاضليّة إلى التاريخ، الّتي تشترك فيها ديانات الوحي النبوي الثلاث، حيث تُعتبر فترة الوحي فترة النور والهدى الّتي تلي حقبا من الضلال والظلمات.

غير أنّه لا يفوتنا هنا الإشارة أيضا إلى أنّ هذا الموقف لا ينكر مطلقا معرفة محمّد بالأديان الّتي كانت موجودة في زمانه، فالإنكار يشمل فقط أنّ تلك الأديان لم تؤثّر في تعاليم الإسلام، وهو ما عبّر عنه العقّاد في آخر كتابه المذكور قائلا: «وجائز أن يكون صاحب الرسالة قد عرف في صباه كلّ دين من أديان الجزيرة

3

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> على هذين الأساسين، الاصطفاء و البشارة، يمكننا في حقيقة الأمر أن نقرأ أغلب الأخبار الإسلاميّة الّتي تتصدّر كتب السيرة و التاريخ و الطبقات عند تعرّضها لفترة ما قبل البعثة من نسب وولادة و أخبار كهّان و أحبار و رهبان، وحتّى الكثير ممّا تعلّق بالتسمية و الرضاعة، و بنيان الكعبة و غيرها. و يمكن العودة في ذلك إلى عبد الله جنّوف، محمّد قبل البعثة (بحث لنيل شهادة الدراسات المعمّقة، مرقون، كليّة الأداب بمنّوبة، 1999)؛ و انظر أيضا، منصف الجزّار، المخيال العربي في الأحاديث المنسوبة إلى الرسول، بيروت/ تونس، الانتشار العربي/ دار محمّد على 2007.

عبّاس محمود العقّاد، مطلع النور، ص 6. (التشديد منّا).



العربيّة، ولكنّه ليس بالجائز أن تُعلّمه كيف يُنكر أخطاءها ويقوّم التواءها، ويترقّى بها من أو شاب الشرك إلى صفاء التوحيد». 9

إنّ الموقف الإسلامي العام إذن، لا ينكر وجود الديانات الكتابيّة في الجزيرة العربيّة، بل لا ينكر أيضا معرفة محمّد بها، إنّ ما يسعى إلى نفيه تماما أن يكون لتلك الديانات تأثير من قريب أو من بعيد في نشأة الإسلام وبعثة النبيّ وما جاء به في رسالته. أمّا فيما يتعلّق بتشابه الكتب المقدّسة في مواضيع مختلفة، فإنّ هذا الأمر لا يُثار في المنظور الإيماني من زاوية تاريخيّة، فيتسبّب بالتالي في طرح إشكاليّات قد لا يكون لها مخرج، فالمسألة هنا عقائديّة صِرف وحلّها واضح تماما: إنّ من أوحى إلى الأنبياء جميعا هو الإله نفسه، وكلّ الرسالات تصدّق بعضها بعضا، وهذا ما يُفسّر تشابهها.

لقد وصفنا هذا الموقف بأنه الموقف الإسلامي العام، مما يعني أنه ليس الوحيد؛ فالقول بممهدات ظهور الإسلام لم يكن غريبا عن المسلمين، فمنهم من ربط ربطا وثيقا بين المعتقدات الدينية التي كانت موجودة في الجاهليّة وظهور الإسلام، ودوننا قول جواد علي على سبيل المثال: «وسنرى في الفصول القادمة أسماء رجال كان لهم شأن وخطر في الحياة الدينية للجاهليّين. وقد زعم أهل الأخبار، أنّ بعضا منهم كان من الأنبياء الذين جاؤوا إلى قومهم برسالة، وأنّ بعضا آخر كان من المصلحين الهادين من أصحاب العقول النيّرة، التي هزأت بالوثنيّة وأشاعوها بين العرب، لما كان لهم من مكانة ونفوذ، وأنّ رجالا من الجاهليّين كانوا على ملّة اليهوديّة بالوثنيّة وأشاعوها بين العرب، لما كان لهم من مكانة ونفوذ، وأنّ رجالا من الجاهليّين كانوا على ملّة اليهوديّة المنتج، وأنّ قوما من أهل الجاهليّة على عبادة (الله) و(الرحمان). وكلّ المذكورين كانوا على ملّة اليهوديّة المن لظهور الإسلام». أو بالإضافة إلى الأسباب الحضاريّة والفكريّة العامّة، فإنّ ما ذكره أحمد أمين بدا لنا لافتا حين حاول إبر از دور الطبيعة الصحراويّة وأثر ها النفسي، وربط ذلك بظهور ديانات الوحي في المناطق الشمس فلا ظل، ويطلع القمر والنجوم فلا حائل [...] وتعصف الرياح العاتية لتدمّر كلّ ما أنت عليه أمام هذه الطبيعة القويّة، والطبيعة الجميلة، والطبيعة القاسية، تهرع النفوس الحساسة إلى رحمان رحيم، وإلى بارئ مصوّر، إلى حفيظ مُقيّت، إلى الله. ولعلّ هذا هو السرّ في أنّ الديانات الثلاث التي يدين بها أكثر العالم، وهي اليوديّة والنصرانيّة والإسلام، نبعت من صحراء سيناء وفلسطين وصحراء العرب». ألـ

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> عبّاس محمود العقّاد، مطلع النور، ص 149.

<sup>10</sup> جواد على، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، بيروت، ط2، 1413/ 1993 (ساعدت جامعة بغداد على نشره)، ج 6، ص ص 30- 31.

<sup>11</sup> أحمد أمين، فجر الإسلام، بيروت، دار الكتاب العربي، ط10، ص 45.



ربّما يكون مثل هذا الرأي مغريا لأوّل وهلة، وربّما يكون في الأصل نتيجة للنظر إلى الوحي والدين في شكله الروحانيّ البحت، وما يغلب عليه في كثير من أحيان من وهج عاطفيّ وانفعاليّ، ولكن قد لا يصمد عند الاستقراء العلميّ الصارم؛ فالحديث عن الصحراء على أنّها مهد الرسالات ليس دقيقا. وإذا ما قصرنا النظر على الإسلام هنا، فإنّ الواضح أنّ القرآن يتوجّه دائما إلى الحضر وأهل المدن، وهذا هو المقصود بالقرى وأهلها في القرآن، 12 وكانت مكّة «أمّ القُرَى»، 13 كما أنّ الأنبياء لا يكونون إلاّ من أهل المدن « وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إلاَّ رِجَالاً نُوحِي إليهم مِّنْ أَهْلِ الْقُرَى»، 13 ويكفي كذلك دراسة الموقف من الأعراب والبدو في القرآن، لتبيّن أنّه لم يتوجّه إليهم إلاّ في فترة متأخّرة من الدعوة، وربّما كان ذلك في إطار الاستعدادات لفتح مكّة. 15 هذا إضافة إلى أنّه من المعروف أنّ النبيّ لم يحتم إلاّ بالمدن؛ فكان اختياره بداية على الطائف ثمّ على يثرب المدينة.

والمهم هذا هو أنّ مواقف جواد عليّ وأحمد أمين لامست القول بتاريخيّة نشأة الإسلام عبر وضعها في سياقها الحضاريّ وحتّى الطبيعيّ، <sup>16</sup> ولكنّها لم تصل إلى القول بالتأثير أو أخذ الدين الجديد عن غيره من الديانات والأفكار أو الاقتباس منها، وهو ما ستسعى إليه دراسات كثيرة أخرى أينعت في أحضان الاستشراق بالخصوص، وهو ما سنحاول تقليب بعض وجوهه دون ادّعاء الإلمام.

إذا وجّهنا الآن نظرنا إلى الدراسات الّتي تقول صراحة بوجود ما تسمّيه التأثيرات الداخليّة والخارجيّة في نشأة الإسلام، فإنّ أوّل ما نلاحظه هو تعدّدها بداية من النصف الأوّل من القرن التاسع عشر على وجه الخصوص. واللافت للنظر أنّ هذه الدراسات أصبحت تتجادل فيما بينها حول موضوع التأثيرات اليهوديّة والمسيحيّة بالخصوص، 17 فمنهم من يجمع الحجج للتأثير اليهودي، ومنهم من يعدّد البراهين على التأثير المسيحي، ويذهب آخرون إلى المزج بين هذا وذاك مضيفين التأثيرات الوثنيّة المحليّة والغنوصيّة وغيرها.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> راجع مثلا: الأنعام 6/131؛ الأعراف 9/67، 98، 101، هود 11/010، 102، 117، الكهف 59/18، القصص 59/28....

<sup>13</sup> الأنعام92/6.

<sup>14</sup> يوسف12/109.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> تعرّض القرآن للأعراب في أربع سور عدّت من أواخر ما نزل و خاصّة في سورة النوبة 90/9، 97، 98، 99، 101، 120، إضافة إلى سور الأحزاب 20/33، الفتح 11/48، 16؛ الحجرات 14/49. و كلّ هذه الآيات تهاجم الأعراب باستثناء آية النوبة 99/9.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> إنّ الحديث عن موقع الجزيرة العربيّة و جغرافيّنها و طبيعتها، يكاد يكون من المواضيع المشتركة بين كلّ الدراسات المعتنية بالسيرة و القرآن و نشأة الإسلام، إمّا للتركيز على البحوانب الدينيّة أو الاقتصاديّة أو الثقافيّة، و يكاد يكون ذلك المدخل الرئيس لمختلف البحوث على تباين توجّهاتها و أغراضها.

<sup>17</sup> الكتابات في ذلك تكاد لا تُحصى. و نشير في هذا الموضع فقط إلى مقال كتبه أحد المهتمين المشهورين بالسيرة أساسا ونقصد ماكسيم روديسون

<sup>(</sup>Maxime Rodison) « La vie de Mahomet et le problème sociologique des origines de l'Islam», *Diogène*, 20, (octobre 1957) pp 37-64

و قد ألحّ على ضرورة ربط الإسلام باليهوديّة و المسيحيّة خاصّة في الصفحتين 41- 42 من مقاله المذكور. و نحيل أيضا على كتاب دونيس ماسون Le Coran et la révélation judéo-chrétienne, Paris, 1958 (Denise Masson) و قد كان الكتاب بجزأيه ملينا بالشواهد على ما عُدّ موافقات بين النصوص الكتابيّة و القرآنيّة، في إطار تكريس تأثير النصوص اليهوديّة والمسيحيّة في القرآن، و في الأفكار الّتي قام عليها الإسلام.



ولا ينبغي أن تفوتنا أيضا الإشارة إلى أمر مهم جدّا في تقديرنا، وهو أنّ أصحاب الدراسات التأسيسيّة في هذا المجال هم في كثير من الأحيان من رجال الدين اليهود أو المسيحيّين، ممّا يفسّر إلى حدّ كبير ازدواجيّة الجدل الّذي نلمسه في كتاباتهم: جدل مع المسلمين من جهة، وجدل فيما بينهم من جهة أخرى، وهذا لا يعني أن المسيحيّين قالوا بالأصل المسيحي وكذا الأمر بالنسبة إلى اليهود، فهذا ليس صحيحا في كلّ الأحوال. وإزاء هذا التعدّد الّذي أشرنا إليه، تحتّم علينا الاختيار للتمثيل وفق أهميّة البحوث في الموضوع، فمنها رغم قدمه الآن ما بقي مؤثّرا حتّى في الدراسات قريبة العهد.

إذا بدأنا بالقائلين بالتأثير اليهودي، فإنّ كتاب أبراهام قيقر (Abraham Geiger) (1874-1810) (Abraham Geiger) (مماذا أخذ محمد عن اليهودية؟»، الله يقي من البحوث التأسيسية في هذا المجال. والهميّة الكتاب لا تنبع منه في حدّ ذاته، بقدر ما هي ناتجة عن مدى تأثيره في بحوث لاحقة تبنّت نواته المركزيّة وطوّرتها، فقيقر في حقيقة الأمر لم يكن مهتمًا بدراسة الإسلام في حدّ ذاته، بقدر اهتمامه بما يسمّى اليهوديّة المُصلَحة (judaïsme الأمر لم يكن مهتمًا بدراسة الإسلام في حدّ ذاته، بقدر اهتمامه بما يسمّى اليهوديّة المُصلحة الإسلام في حدّ ذاته، بقدر المانيا بداية القرن السابع عشر. ولنا أن نلاحظ هنا قبل المرور إلى تأثير طرحه، أنّ ما ذكره قيقر حول نبوّة محمّد واعتباره صادقا سيكون له أثر بالغ في تحديد كثير من المواقف الاستشراقيّة ذائعة الصيت، سواء أكان أصحابها من مرجّحي التأثير اليهودي أو المسيحي، ويكفي لتمثيل على ذلك بنظرة نولدكه إلى النبوّة ومفهومها عموما، واعتباره صدق محمّد في نبوّته على وجه الخصوص. في فنولدكه يعرّف النبوّة بقوله: «جوهر النبيّ يقوم على تشبّع روحه من فكرة دينيّة ما، تسيطر عليه أخيرا، فيتراءى له أنّه مدفوع بقوّة إلهيّة ليبلّغ من حوله من النّاس تلك الفكرة على أنّها آتية من الله». ألا وفي تقديرنا، فإنّ هذه النظرة إلى النبوّة أساسا، هي الّتي وجّهت نولدكه نحو التركيز على فكرة «الحماس النبوي» عند ترتيبه لسور القرآن ترتيبا تاريخيّا، أكثر من أيّة اعتبارات أخرى من قبيل الأسلوب أو المواد التاريخيّة، بل إن الأسلوب نفسه مرتبط بقوّة الحماس أو فتوره. لكن الأهم هنا أنّ نولدكه، رغم ما توحي به بعض الإشارات في كتابه من تأثير مسيحيّ في القرآن من قبيل قوله: «الإسلام في جوهره دين يقتفي آثار المسيحيّة، أو بعبارة في كتابه من تأثير مسيحيّ في القرآن من قبيل قوله: «الإسلام في جوهره دين يقتفي آثار المسيحيّة، أو بعبارة في كتابه من تأثير مسيحيّة في القرآن من قبيل قوله: «الإسلام في جوهره دين يقتفي آثار المسيحيّة، أو بعبارة في كتابه من تأثير مسيحيّ في القرآن من قبيل قوله: «الإسلام في جوهره دين يقتفي آثار المسيحيّة، أو بعبارة ألله المنارة المنار

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> صدر الكتاب أوّل مرّة بالألمانيّة سنة 1833 تحت عنوان ?Was hat Mohammed aus dem Judentume aufgenommen ثمّ ترجم إلى الإنجليزيّة سنة 1896 تحت عنوان Judaism and Islam.

<sup>19</sup> حول أبراهام قيقر و أعماله انظر المقالات المجموعة تحت عنوان:

<sup>«</sup>Im vollen licht der Geschichte die Wissenschaft des Judentums und die anfänge der Kritischen Koranforschung», Ergon Verlag, 2008.

<sup>20</sup> حول هذه النقطة تحديدا انظر في المرجع السابق Micolai Sinai « Orientalism, Authorship, and the Onset of revelation: Abraham وخاصة ص عالمرجع السابق Geiger and Theodor Nöldeke on Muhammad and the Quran», pp 145- 154,

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> نولدكه، **تاريخ القرآن**، نقله إلى العربيّة جورج تامر بالتعاون مع فريق عمل، بيروت، 2004، ص 3.



أخرى، أنّ الإسلام هو الصيغة الّتي دخلت بها المسيحيّة إلى بلاد العرب كلّها»<sup>22</sup> فإنّه ينبغي الانتباه إلى أنّ المقصود بالمسيحيّة هنا هي تلك التعاليم المسيحيّة ذات الصبغة اليهوديّة. وهو ما أكّده نولدكه صراحة حين يقول: «وتعاليم محمّد في جلّها تنطوي في أقدم السور على ما يشير بلا لبس إلى مصدر ها. لهذا لا لزوم للتحليل لنكشف أنّ أكثر قصص الأنبياء في القرآن، لا، بل الكثير من التعاليم والفروض هي ذات أصل يهوديّ. أمّا تأثير الإنجيل في القرآن فهو دون ذلك بكثير. وسيفضي بنا البحث المتمعّن عمّا هو يهوديّ ومسيحيّ في القرآن إلى الاقتناع بأنّ التعاليم الأساسيّة الّتي يشترك فيها الإسلام والمسيحيّة هي ذات صبغة يهوديّة». 23

والواضح أنّ كتاب قيقر كان نواة انطلقت منها كتابات أخرى لتأكيد الأصل اليهودي للإسلام. لعلّ أهمّها كتابات الأب اليسوعي هنري لامنس، وخاصّة بحثه في «غرب الجزيرة العربيّة قبل الهجرة» <sup>24</sup> حيث سيخصّص قسمين متوازنين كميّا؛ فيتحدّث في الأوّل عن «المسيحيّين في مكّة قبيل الهجرة»؛ وفي الثاني عن «اليهود في مكّة قبيل الهجرة»؛ وفي الثاني عن «اليهود في مكّة قبيل الهجرة». <sup>25</sup> غير أنّ أهمّ من طوّر مقالة قيقر، هو شارل كوتلير توري (Charles «اليهود في مكّة قبيل الهجرة». <sup>26</sup> غير أنّ أهمّ من طوّر مقالة قيقر، هو شارل كوتلير توري (The Jewish «اليهودي للإسلام» الذي سيكون عنوان كتابه خير تأخيص لتوجّهه: «الأسّ اليهودي للإسلام» Foundation of Islam) الدي اليهوديّة أو المسيحيّة في الإسلام ونشأته، وهو ما بدا لنا واضحا من خلال ما صدع به ريجيس بلاشير (Régis المسيحيّة في الإسلام ونشأته، وهو ما بدا لنا واضحا من خلال ما صدع به ريجيس بلاشير وخاصّة منذ در اسات تور آندري المتميّزة، فإنّه اتضح أنّ مظاهر جو هريّة في دعوة محمّد لا نجد جذور ها في وخاصّة منذ در اسات تور آندري المتميّزة، فإنّه اتضح أنّ مظاهر جو هريّة في دعوة محمّد لا نجد جذور ها في اليهوديّة بل في المسيحيّة». <sup>25</sup> وهذا البحث عن الأصول المسيحيّة في الإسلام هو الذي سيضطلع به عدد كبير من الدارسين، ذكر منهم بلاشير في قوله السابق تور آندري، وخاصّة في كتابين له: «أصول الإسلام والمسيحيّة» وكذلك «محمّد، حياته وعقيدته». <sup>29</sup> ولعلّ الدراسات حول لغة القرآن وأصولها، ولا سيّما السريانيّة باعتبارها لغة التراتيل الكنسيّة الشرقيّة، قد ألهمت آندري الربط مع القضايا الدينيّة والمواضيع التي السريانيّة باعتبارها لغة التراتيل الكنسيّة الشرقيّة، قد ألهمت آندري الربط مع القضايا الدينيّة والمواضيع التي

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> نفسه، ص 8.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> نفسه، ص 7.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Henri Lammens, L'Arabie Occidentale avant l'hégire, Beyrouth, 1928.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Les chrétiens à la Mecque, à la veille de l'hégire, pp 1-49; Les juifs à la Mecque, à la veille de l'hégire, pp 51-99. <sup>26</sup> صدر الكتاب بنيويورك سنة 1933.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Le problème de Mahomet, Paris, 1952, p 22.

<sup>28</sup> صدر الكتاب سنة 1926 بالألمانيّة تحت عنوان Der ursprung des Islam und das Christentum و ترجم سنة 1955 تحت عنوان: origines de l'Islam et le Christianisme

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> ظهر هذا الكتاب بالألمانيّة سنة 1932 بعنوان: Muhammad. Sein Leben und sein Glaube قبل أن يترجم إلى الفرنسيّة سنة 1945 تحت عنوان: Mahomet, sa vie et sa doctrine



تطرّق إليها القرآن، ولا سيّما توصيف الآخرة وعلامتها، إضافة إلى ما رآه من تقاطع كبير بين نظرات إفرائيم السوري. والواضح أنّ آثار أعمال أندري كانت منتمية إلى موجة من الدراسات تبنّت بشكل يكاد يكون مطلقا التأثير المسيحي في الإسلام، ولا أدلّ على ذلك من كتاب يحمل العنوان التالي «أصل الإسلام في محيطه المسيحي» (The origin of Islam in its Christian Environment)، الّذي أصدره ريشارد بيل المسيحية كانت (Richard Bell) سنة 1926. ومثل هذه الدراسات ستولّد لاحقا اعتقادا لدى الكثيرين بأنّ المسيحيّة كانت مسيطرة بشكل كليّ على الجزيرة العربيّة زمن النبيّ، 30 وهو ما ذهب إليه مثلا، غونتر لولينغ Günter) لكانيت وثمانينات القرن العشرين أقل من خلال اعتباره قصار السور القرآنيّة، وهي مكيّة، صلوات تعبّديّة منبعها الأساسيّ المسيحيّة السوريّة، وربّما يكون ذلك امتدادا لنظريّة آندري السالفة، بل إنّه ذهب إلى حدّ اعتبار الكعبة كنيسة مسيحيّة مريميّة غير أنّ المسلمين طمسوا معالم مسيحيّتها بعد فتح مكّة.

لقد ارتبطت مسألة التأثيرات الدينية في كثير من الأحيان بقضية لغة القرآن، ومدى حضور لغات غير العربية في النصّ، ممّا أقام دليلا كبيرا عند الكثير من الدارسين على تأثّر القرآن بالديانات الّتي كانت موجودة زمن تشكله، وذلك بقطع النظر عن كيفيّة اطّلاع محمّد عليها، وهل كان ذلك بصفة مباشرة أو عن طريق السماع، وهل كان ذلك في لغاتها الأصليّة أو كانت آنذاك مترجمة إلى العربيّة.

إنّ هذا المبحث قديم، ولكنّه عاد بقوّة إلى مجال الدراسات القرآنية بعد أن ظهر كتاب أصبحت له مكانة ربّما تفوق قيمته الّتي يستحقّها، و هو « القراءة السريانيّة الأراميّة للقرآن، مساهمة في فكّ شفرة لغة القرآن» مساهمة ألتي يستحقّها، و هو « القراءة السريانيّة الأراميّة للقرآن، مساهمة في فكّ شفرة لغة القرآن» لعملي لصاحب الاسم المستعار كريستوف لكسونبرغ (Christoph Luxenberg). ويعود المبحث أساسا إلى عملي ألفونس مينغانا ( Alfonse Mingana) ( 1878- 1937) منذ منتصف عشرينيّات القرن الماضي، حول ألفونس مينغانا ( المناثير السرياني في ترجمة سريانيّة قديمة للقرآن تكشف عن آيات وقراءات جديدة، 33 وكذلك فصله حول التأثير السرياني في أسلوب القرآن. 34 وقد كان هذان الفصلان في الحقيقة قطعا مع تردّد سابق أبداه مينغانا حول لغة القرآن، أو لِنَقُل

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> لقد دافع الكثير من المسيحيّين العرب أساسا عن هذه الفكرة، من خلال مداخل كثيرة كان الأدب الجاهليّ أبرزها، وأشهر كتاب في هذا الغرض هو النصرانيّة و آدابها بين عرب الجاهليّة، للويس شيخو (1859- 1927)، (انظر مثلا طبعة بيروت، دار المشرق، ط2، 1989)، و قد كان كتاب الأب اليسوعي في البداية مقالات متفرّقة شرع في كتابتها منذ 1910، و جمعت تباعا بين سنتي 1912 و 1923.

Über den Urtext des Quran (1974), Die Weiderentdeckung des Propheten Muhammad كان ذلك من خلال كتابين أساسيّن: 31 (1981).

Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur عنوان عنوان 2000 في برلين تحت عنوان 2000 في برلين تحت عنوان The Syro-Aramaic الإنجليزيّة سنة 2007 مع بعض الإضافات والتعديلات تحت عنوان Entschlüsselung der Koransprache Reading of the Koran: A Contribution to the Decoding of the Language of the Koran

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Mingana, «An Ancient Syriac Translation Of The Kur'an Exhibiting New Verses And Variants», in Bulletin Of The John Rylands Library Manchester, 1925, Volume IX, pp. 188-235.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Mingana, « Syriac Influences On The Style Of The Kur'an », Bulletin Of The John Rylands Library Manchester, 1927, Volume II, pp. 77–98.



اللغة المكتوبة في مكّة ويثرب في القرن السابع للميلاد؛ فقد كان قبل جزمه بالتأثير السرياني متردّدا بين (Arthur Jeffery) السريانيّة والعبريّة. ولعلّ أعمال مينغانا هي الّتي فتحت الباب أمام أعمال آرثر جيفري (Arthur Jeffery) من خلال تحقيقه لكتاب المصاحف لابن أبي داود، وعمليه الأساسيّين Materials for the وعمليه الأساسيّين 1951 و 1951 و The Foreign من خلال تحقيقه لكتاب المصاحف لابن أبي داود، وعمليه الأساسيّين أعمال مينغانا history of the text of the Qur'an, the old codices الصادر سنة 1938. و نقول ذلك رغم الفارق المنهجيّ بين أعمال مينغانا وجيفري، أو حتّى الأهداف المصرّح بها عند الأوّل، والمتخفيّة في ثوب الفيلولوجيا عند الثاني، ولكنّها تبقى في جو هر ها إلحاحا على الأصول اليهوديّة والمسيحيّة للقرآن.

هذا الإلحاح نجد له تصريحا بينا قبل مينغانا وجيفري، يربط المسألة الفيلولوجية اللغوية بالتأثير الديني أو حتى بالأخذ عن ديانات مختلفة بلغات عديدة دون تمييز ووعي؛ فجاء القرآن خليطا من العبرية والآرامية والحبشية وحتى اليونانية واللاتينية، وتلفيقا لآراء دينية غير معروفة في مكة. هذا الرأي عبر عنه بوضوح هارتفيغ هيرشفيلد (Hartwig Hirschfeld) (1854- 1934) مهمشا الجدل حول الأصل اليهودي والمسيحيّ ومعارضا كلا من قيقر القائل بالتأثير اليهودي، وفلهوزن المائل إلى الأصل المسيحيّ، وإن كان هيرشيفلد من القائلين بالتأثير اليهودي أساسا. 36

غير أنّا لا يمكننا كذلك تجاوز نظرة أخرى مهمّة قامت للردّ على المقالات القائلة بالأخذ عن الديانات الأخرى أو التأثّر بها، وكان بالتركيز على بيان «أصالة النبيّ العربيّ»، وهو ما كان عنوان مقالة ظهرت سنة الأخرى أو التأثّر بها بالتركيز على بيان «أصالة النبيّ العربيّ»، وهو ما كان عنوان مقالة ظهرت سنة (Johann Fück) الذي هاجم المقالات المغالية في القول، إنّ محمّدا لم يفعل شيئا سوى الأخذ عن ديانات أخرى، داعيا إلى الكفّ عن البحث المجانيّ عن أصول أخرى للقرآن بالاعتماد على فكرة دينيّة واردة فيه، أو حكم فقهيّ، أو قصّة، أو حتّى كلمات مفردة.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> نقول ذلك مع الوعي بما قاله جيفري في مقدّمته من أنّ مادّة بحثه كانت جاهزة منذ 1926، و أنّ الكتاب المنشور سنة 1938 لا يمثّل سوى رُبع المادّة The Foreign Vocabulary Of The Qur'an, p. VIII. المجموعة أوّلا، وأنّه اضطرّ إلى الاختصار نظرا إلى تكاليف النشر المرتفعة آنذاك، انظر

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> « It is quite a secondary matter, whether he derived his knowledge of the Bible from Jewish or christian assistants. The Jews in North Arabia and Syria read the Bible in Synagogues in the Hebrew original, but for domestic studies they probably used Aramaic translations as did the Christians. Many Biblical words which occur in the Qur'an, have evidently gone through an Aramaic channel. It made no difference to Muhammed whence he received his material. He took everything which came into his way, Jewish and Christian, Hebrew, Aramaic, and Ethiopic, even Greek and Latin; all that was not known in Mecca was welcome to him. It became all so mixed up for the loss would assist greatly unable to distinguish his sources», Hirschfeld, *New researches into the composition and exegisis of the Qoran*, p. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> « Die Originalität des arabischen Propheten», Zeitschrift der Deutschen morgenländischen Gesellschaft, 90, 1936 pp 509- 525, قد أعيد نشر المقالة في: ,525 -509 Der Koran (Rudi Paret, ed.), Darmstadt, 1975, pp 167-182.



لقد قام موقف فوك على نظرة مخصوصة إلى المجتمع العربي قبل الإسلام، تسعى إلى إزاحة نظرة استهجانية إلى ذلك المجتمع، لم تكرّسها في الحقيقة الدراسات الاستشراقية وحدها، بل حتّى الأدبيّات الإسلاميّة القديمة والدراسات العربيّة الإسلاميّة الحديثة، كذلك من منطلقات دينيّة أو إيديولوجيّة لا ترى في الجاهليّة غير الظلمات. ولكن لا يمكن أن ننفي في نفس الوقت وجود الإيديولوجيا المضادّة الّتي وجّهت موقف فوك الّذي كتب مقالته بعد فوز القوميّين الاشتراكيين الألمان بالانتخابات البرلمانيّة سنة 1932، ودعوتهم إلى إقصاء اليهود من المجتمع الألماني. هذا التوجّه الإيديولوجي ربّما يفسّر لنا إعجاب طيّب تيزيني بفوك واعتماده بكثافة في ثنايا بحثه الضخم «مشروع رؤية جديدة للفكر العربي منذ بداياته حتّى المرحلة المعاصرة»، وكذلك استناده إلى طه حسين وأحمد أمين اللّذين كانا من أبرز من حاولوا تغيير النظرة إلى الجاهليّة. 38

لعلّ التوجّه إلى المحلّي هو الذي كان موجّها لنصر حامد أبي زيد عند تحديده لمفهوم الوحي وكذلك عند حديثه «المتلقّي الأوّل للنصّ»؛ حيث لم يخرج من دائرة الواقع المحلّي وانطلق أساسا من إقراره: «لقد كان محمّد، المستقبل الأوّل للنصّ ومبلّغه، جزءا من الواقع والمجتمع. كان ابن المجتمع ونتاجه»، وقو ولكن «ليس معنى القول بأنّ محمّدا ابن الواقع ونتاجه أنّه نسخة كربونيّة من صورة العربيّ الجاهليّ الّتي أعيد رسمها في العصور المتأخّرة، والّتي ما زالت تعرض حتّى الآن في إعلامنا الديني الرسمي، ذلك البدوي الفظّ الغليظ القلب الذي يدفن ابنته الوليدة في الرمال ولا يبالي، والّذي يعبد إلها من "العجوة" يأكله إذا جاع». 40 ولنا أن نلاحظ أيضا أنّ نصر حامد أبا زيد وإن ربط محمّدا بالحنيفيّة، فإنّه لم يختر من الأحناف سوى زيد بن عمرو بن نفيل، أيضا أنّ نصر حامد أبا زيد وإن ربط محمّدا بالحنيفيّة، فإنّه لم يختر من الأحناف عن دين إبراهيم كما يرى، وهو وهو اختيار يكاد ينطق بمبرّراته يقول أبو زيد متحدّث عن الأحناف: «وإذا كانواقع وبضرورة تغييره، وكانت مجرّد بحث لم تجد له اليهوديّة ولا المسيحيّة جوابا شافيا، ذلك أنّ ابن نفيل كما محمّد وأسئلتهما «لم تكن مجرّد صرخات "صوفيّة" لمعانقة المطلق، بل كانت تعبيرا عن الإحساس بأزمة الواقع وبضرورة تغييره، وكانت هذه الأسئلة بمثابة البحث عن "أيديولوجيّة" للتغيير [...] لقد كان البحث عن دين إبراهيم في حقيقته بحثًا عن الهويّة الخاصة للعرب». 42

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> راجع بالخصوص الجزء الثاني من المشروع: ا**لفكر العربي في بواكيره وآفاقه الأولى**، دار دمشق، 1982، و خاصّة الفصل الأوّل ص ص 9- 33.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، دراسة في علوم القرآن، الدار البيضاء/ بيروت، المركز الثقافي العربي، ط5، 2000، ص 59.

 $<sup>^{40}</sup>$  المرجع السابق، ص $^{40}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> المرجع السابق، ص 61.

 $<sup>^{42}</sup>$  المرجع السابق، ص  $^{63}$ 



هنا تحديدا ما يقف وراء استقراء أبي زيد وما يوجّه اختياراته، فالنبوّة المحمّديّة نابعة من الواقع العربي وحده، وهو واقع لم يكن بالقتامة الّتي صوّرتها أدبيّات المسلمين قديما وحديثا، وما الإسلام سوى إعادة تنظيم للحياة لم يجد العرب في الأديان الأخرى ما يلائم هويّة يبحثون عنها: «كان البحث عن "دين إبراهيم" إذن بحثا عن دين يحقّق للعرب هويّتهم من جهة، ويعيد تنظيم حياتهم على أسس جديدة من جهة أخرى. وكان "الإسلام" هو الدين الذي جاء يحقّق هذه الأهداف».

هذه الرؤية المقتصرة على المحلية، وإن وجدت ما يدعمها في النصوص، فإنّ تلك النصوص نفسها قد تكشف أبعادا أخرى حول المحيط المكّيّ بالذات. ولذلك نرى هشام جعيّط مثلا، يطرح إشكاليّة التأثيرات المسيحيّة، لا انطلاقا من الأحناف الّذين تنصّروا، وقد رأينا موقفه منهم سابقا، ولكن من اعتبار أن «المحيط المكّي الذي خرج منه الرسول والّذي اتّجه إليه ودعا فيه منفتحا على الخارج بالتجارة والحجّ والعمرة؛ أي بالاقتصاد والدين؛ التجارة تجعلهم يتعاملون مع أهل الشام من عرب ويونان وسريان، ومع أهل اليمن من يمنيّين وأحباش وفرس، كما أنّ الدين والتجمّعات الدينيّة تجعلهم يحتكّون بعرب الحجاز و النّجد، وفيهم البدو والمسيحيّون والشعراء. وهكذا بقدر ما صغرت مكّة فضائيًا، بقدر ما اتسعت بكثرة و كثافة علاقتها». 44 ولكن رغم كلّ ذلك، فإنّ جعيّط يذهب إلى أنّه «سياسيّا، ظهرت الدعوة في جزيرة عربيّة فاقدة لأيّ كيان و مهمّشة تماما، أو محتلّة مثل اليمن؛ أي في واقع فراغ كامل، اقتصاديًا وأنثر وبولوجيّا». 45

في الحقيقة يصعب التوفيق بين الموقفين وإيجاد ما يجمع بينهما، دون أن نعود إلى ما ذكرناه سابقا من سعي هشام جعيّط إلى التوفيق بين المصادر الإسلاميّة، وما توصّلت إليه الدراسات المنكرة لقيمة تلك المصادر التاريخيّة، ولعلّ هذا الأمر يتّضح بتفصيل أوفى عند النظر في موقفه من علاقة الواقع بنشأة الإسلام وظهور النبوّة المحمّديّة. وحتّى لا يكون كلامنا هنا مفتقرا إلى الاستدلال، نورد هنا بعض الشواهد على ذلك من الكتاب المذكور.

لقد وقفنا في كتاب جعيّط «تاريخيّة الدعوة المحمّديّة في مكّة» على جملة من الشواهد التي تكشف عن تلك العلاقة الوثيقة بين محمّد باعتباره نبيّا وواقعه أو محيطه، فقد قرّر المؤرّخ أنّ «محمّدًا بالضرورة إفراز لوسطه»، 46 وهذا الوسط لم يكن فقط ذلك المحيط القرشيّ العربي الضيّق فحسب، بل تعدّى الأمر إلى مناطق

 $<sup>^{43}</sup>$  المرجع السابق، ص  $^{65}$ 

<sup>44</sup> هشام جعيّط، تاريخيّة الدعوة المحمّديّة في مكّة، ص 161.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> المرجع السابق، ص 49.

<sup>46</sup> المرجع السابق، ص 43. (التشديد منّا).



ولغات أخرى، وذلك تحت التأثير الديني المحلّي. يقول جعيّط: «ومن الواضح أنّ شابّا قرشيّا مهما كانت عبقريّته وحساسيّته وميله إلى التأمّل الديني والميتافيزيقي لا يمكن أن يتّجه إلى البحث اللاّهوتي في الشام، وعبر لغات أجنبيّة، مثل السريانيّة واليونانيّة من دون تهيئة مسبقة في بلده أو تأثير تأثّر به لكي يتولّد لديه مثل هذا الاهتمام». <sup>47</sup> وتجاوزت المسألة حدود التأثّر لتصل إلى التشبّع بالأفكار الأساسيّة للإسلام منذ البعثة، وهذا الأمر واضح تماما في قول جعيّط: «إنّ النبيّ عند البعثة كان مقتنعا برسالة سيؤديها، وكان متشبّعا بما سيكون أساس الإسلام: التوحيد والبعث و الحساب، وأنّ الدين واحد من آدم، إلى عيسى، إلى محمّد في نفس الخطّ ومن نفس الينبوع». <sup>48</sup>

وهذا التشبّع بتلك الأفكار هو ما انعكس في القرآن، وهذا ما قاد إلى استنتاج أنّ «الأفكار الأساسيّة في القرآن المكّي كاتت موجودة من الأصل، وتكشّفت فقط مع الزمان وحسب إستراتيجيّة للتكشّف »<sup>49</sup>. و «كلّ ما اخترنه محمّد في ذاكرته سيرجع عن طريق الوحي، في حالة الإيحاء الداخلي عن طريق الصوت الداخلي المُلهم في فترات الانخطاف، والّذي اعتبره محمّد بكلّ حماس وحيا إلهيّا من الخارج». 50

ما تبين عنه هذه الشواهد، أنّ جعيّط يعتبر محمّدا ابن واقعه وعصره، وأنّ أفكاره دون شكّ، كانت متأثّرة بما كان موجودا في وسطه، بل إنّ تلك الأفكار كانت موجودة مسبّقا وواضحة في ذهنه، وما القرآن سوى إعلان تدريجيّ عنها وفق ما سمّاه «إستراتيجيّة للتكشّف».

غير أنّ جعيّط يذهب في مواضع أخرى من بحثه إلى ما يخالف ذلك، فبعد تقديمه للبحث في المؤسّسات الاجتماعيّة والقرابة والدين في الجزيرة العربيّة قبيل مبعث النبيّ، يصفها بأنّها «أمور متداخلة بالضرورة، وإذا كانت تفسّر الإطار الّذي عمل فيه النبيّ فهي لا تفسّر ظهور شخصيّة محمّد»، 51 وهو قول كما نلاحظ، ينافي ما ذكرناه عنه سابقا من أنّ محمّدا هو بالضرورة إفراز لواقعه، وإلاّ ما هو ذلك الواقع إذا لم تكن المؤسّسات الاجتماعيّة و روابط القرابة والدين؟ ثمّ إنّ عدم تفسير ذلك الواقع لظهور شخصيّة محمّد، كما جاء في الشاهد الأخير، واعتباره مجرّد تفسير لإطار نشأة الدعوة المحمّديّة، هو الّذي جعل جعيّط بتساءل: « في آخر المطاف

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> نفسه، ص 152. (التشديد منّا).

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> نفسه، ص 156. (التشديد منّا).

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> نفسه، ص 152. (التشديد منّا).

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> نفسه، ص 155. (التشديد منّا).

<sup>51</sup> هشام جعيّط، تاريخيّة الدعوة المحمّديّة في مكّة، ص 47.



السؤال المحيّر هو التالي: كيف كان محمّد ممكنا في ذلك الزمان، وفي تلك الساحة، من وجهة الأفكار، من وجهة الأفكار، من وجهة الإرادة المستميتة؟». 52

لكن رغم كلّ ذلك فإنّ الواضح، أنّ جعيّط يميل بصورة تكاد تكون كليّة إلى القول بتأثير المسيحيّة السريانيّة والعربيّة، ونرى أنّه متبنّ لآراء آندري ويوليوس فلهاوزن (Julius Wellhausen) أساسا، وهو ما لا يخفيه جعيّط: «إنّ التأثيرات المسيحيّة على الخطاب القرآني أهمّ بكثير من التأثيرات اليهوديّة في الفترة المكيّة عندما ظهر الإسلام [...] وهذا خلافا لرأي قد ساد في زمن معيّن اعتمادا على صرامة التوحيديّة القرآنيّة، وكأنّها رجوع إلى اليهوديّة من وراء المسيحيّة وتثليثها. إنّ أهمّ المؤرّخين، من مثل فلهاوزن وتور آندري يقرّرون قوّة التأثير المسيحي، وهم محقّون في ذلك». 53 ثمّ إنّ الفصل الخامس من كتاب جعيّط يقيم الدليل البيّن على تأكيده للتأثير المسيحي دون غيره. 54 إنّ نقطة الخلاف بين آندري بالخصوص وجعيّط، تكمن في مستوى النظرة والخلفيّة. فإن كان آندري من موقعه المسيحي يسعى إلى الجدل في كثير من الوجوه، فإن جعيّط من موقعه العربي الإسلامي يرى أنّه «إذ استجاب النبيّ للنداء المسيحيّ في جوهره، فالقرآن يتّجه إلى المحمّديّة صيغة عربيّة للتوحيديّة وللتراث التوحيدي العتيق، نابعة من ضرورة أن يكتسب العرب، وقريش في المحمّديّة صيغة عربيّة للتوحيديّة وللتراث التوحيدي العتيق، نابعة من ضرورة أن يكتسب العرب، وقريش في أوّل مقام، نبيّهم وكتابهم المقدّس». 55

يعود بنا هذا القول إلى ما ذكرناه آنفا حول نصر حامد أبي زيد، ولكن و في الوقت نفسه، يجعلنا نستحضر ما ذهب إليه أيضا تيودور نولدكه حين يقول: «الإسلام في جوهره دين يقتفي آثار المسيحيّة، أو بعبارة أخرى، أنّ الإسلام هو الصيغة الّتي دخلت بها المسيحيّة إلى بلاد العرب كلّها». 56 الاختلاف يكمن فقط في هويّة تلك المسيحيّة، إنّها عند جعيّط مسيحيّة عربيّة صرف.

إنّ المقارنات بين المراجع قد تخرج بنا عن الإطار المرسوم لهذا العمل الّذي لم نرد له أن يكون استقصائيا؛ فهذا أمر قد يدخل في إطار المستحيل بالنسبة إلى الباحث الفرد. إنّ الكثرة والتشابك يولّدان الحيرة في كثير من الأحيان، ويؤدّيان إلى صعوبة في الاختيار وكيفيّات التعامل، وهو ما أصابنا أحيانا. ولذلك تركنا

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> نفسه، ص 157.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> هشام جعيّط، تاريخيّة الدعوة المحمّديّة في مكّة، ص ص 162- 163.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> المرجع السابق، ص ص 161- 181، و قد جاء الفصل تحت عنوان « مشكلة التأثيرات المسيحيّة» وفيه طرح للإشكال ينتهي بالإحالة على تور آندري وكتابه أصول الإسلام و المسيحيّة (ص ص 161- 166) قبل عرض « الكارثة الكوسميّة و توصيف الآخرة. الكنيسة السوريّة» (ص ص 167- 171)، قبل الوصول إلى عرض « آراء إفرائيم والقرآن» ( ص ص 171- 175)، ثمّ الوقوف على «تأثيرات مسيحيّة و كتابيّة أخرى» (ص ص 176- 181).

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> المرجع السابق، ص ص 164- 165.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص 8.



جانبا المقارنات والعديد من البحوث والدراسات، وكذلك المواضيع أنّي قد تكون بالنسبة إلى غيرنا من البحثين أجدر بالنقليب والنظر، ولعلّها تكون مركز اهتمام في بحوث قادمة. ولكن تلك المقارنات نفسها قد توصلنا في نهاية المطاف إلى ملاحظة أنّ الدراسات قريبة العهد، وخاصّة الاستشراقيّة منها، بقيت في العموم العالم على المتسراق الكلاسيكي المتسم بالجدل، وإن أو همت بالعلميّة والتحرّي الدقيقين، وكان ذلك بدوره رهين نظرات قديمة جدًا أو على الأقلّ تدور في فلكها، هي نظرات أينعت في إطار الجدل المسيحيل الإسلامي القديم. إنّ اعتبار يوحنّا الدمشقي، مثلا في منتصف القرن الثامن للميلاد، الإسلام هرطقة مسيحيّة من ضمن الهرطقات المائة والثلاث الّتي عدّدها، وكذا (Doctrina Iacobi) والتاريخ الأرامي المنسوب إلى سيبايوس (Histoire de Pseudo-Sebeos) ما يبدو أثر ها في دراسات القرنين العشرين والواحد والعشرين، إلى الحدّ الذي يعتبر فيه مثل لولينغ في كتابيه المذكورين سابقا، أنّ صراع المسلمين الأوائل مع مخالفيهم عقائديًا لم يكن صراعا مع الكفّار، بل مع قريش الّتي تشبّعت بالمسيحيّة البيزنطيّة كما محمع نيقية، في مقابل المسلمين الذي مالوا إلى المسيحيّة السوريّة، القائلين بطبيعة المسيح الواحدة و ضمتهم كنيسة الغساسنة. إنّ مثل هذه التوجّهات جعلت أغلب الدراسات الّتي أنتجها المنتمون أصلا إلى مقرلة: «المسلمون في عالم عدائي»، قلم قدانة الدفاع، وهو نابع من شعور فيه الصحّة وفيه الخطأ، وهو يقوم على مقولة: «المسلمون في عالم عدائي»، قلم وإن سعت أحيانا إلى التوفيق بين مقتضيات العلم ومقتضيات الإيمان.

إنّ أبرز ما غفل عنه المنهج التاريخي في تقديرنا هو أنّ المصادر الإسلاميّة المكتوبة، وكذلك المصادر الخارجيّة، هي في جوهر ها خطابات دينيّة ولّدتها الظروف الحضاريّة العامّة الّتي كتبت فيها، وهي تاريخيّة بهذا المعنى، لا بكونها تمدّنا بالحقائق الثابتة عن الماضي الّذي هو محور بحث المؤرّخ، ومن ثمّ إعادة تركيبه. إنّ الخطاب الديني لا يعترف بالماضي بنفس الطريقة الّتي يريدها منه المؤرّخ، فهو يتعالى عن الزمن ويلتبس بالعقيدة والإيمان. ذلك أنّ «الخطاب الدينيّ ماض يُحيى لا شاهد عليه إلاّ من أهله، ومستقبل يُستشرف لا سلطان لامرئ عليه. وهو يستمدّ شرعيّته من ذلك الماضي ومن ذلك المستقبل الّذي لا يعلم أمره أحد، وهو يجمع في انسجام عجيب بين ذلك الماضي وذلك المستقبل ليقنّن حياة النّاس في حاضر هم، وقد سلبه منهم، وأصبح عليهم وصيّا. هنا تنتفي حدود الزمن». <sup>59</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> لقد ركزنا أساسا على الاتّجاهات لا على المراجع في حدّ ذاتها نظرا إلى كثرتها، وعلى الديانتين اليهوديّة و المسيحيّة دون غير هما رغم الوعي بما كتب فيما يتعلّق بتأثيرات أخرى من غير هاتين الديانتين.

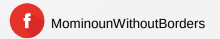
 $<sup>^{58}</sup>$  هذا عنوان مقال لعبد المجيد الشرفي، انظر: لبنات 3، ص ص 95-  $^{116}$ .

<sup>59</sup> وحيد السعفي، في قراءة الخطاب الديني، تونس، 2008، ص 13



ولكن هل يعني هذا أنّ المصادر القديمة ليست لها قيمة تاريخيّة؟ قطعا لا، بل يعني أنّ قيمتها نابعة من حديثها عن واقعها أكثر من حديثها عن ماض تطمح أن يكون هو مرجعيّتها الدينيّة لا التاريخيّة.









الرباط – المملكة المغربية ص.ب : 10569 هـاتــف: 00212537779954 فاكس: 00212537778827 info@mominoun.com www.mominoun.com