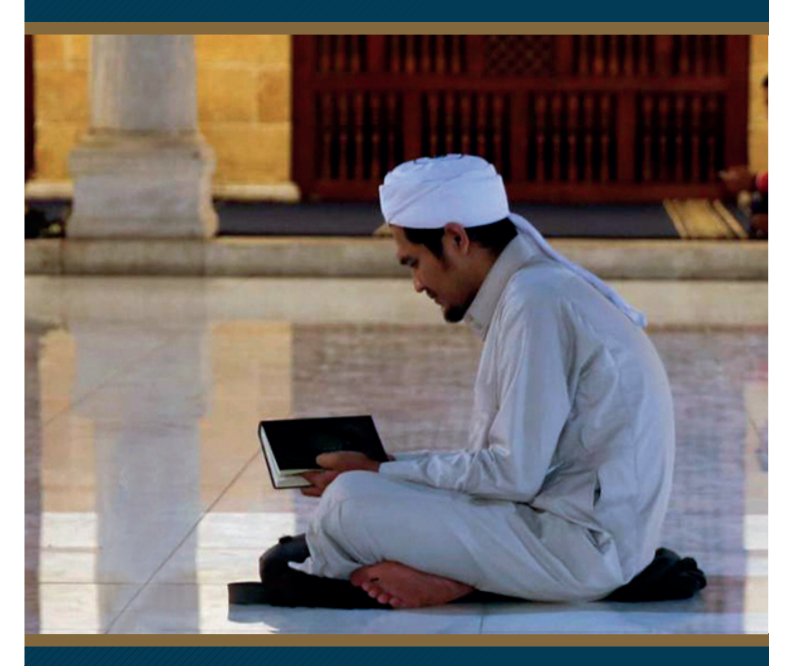
# المؤسّسة الدينيّة والتأويليّات المارقة: الشلت خطيئة إيمانيّة ومعرفيّة



محمّد سويلمي باحث تونسي

مؤمن عن بل حدود Mominoun Without Zorders للدراســـات والأبحـــــاث www.mominoun.com

## الملخّص

تهدف هذه المقالة إلى تفهّم صراع التأويليّات في المجال الإسلاميّ المعاصر، وخاصّة ما تبديه النخب الدينيّة على اختلاف مواقعها المؤسّسيّة من عداء وتكفير لكلّ تأويليّة تُعمل آلة العقل وتتوسّل بأدوات تحليليّة وتفكيكيّة تنتمي إلى المناهج والمقاربات الإجرائيّة المعاصرة، ومغايرة للقراءة المألوفة والمسطورة في الثقافة الأرثوذكسيّة. لذلك تخيّرنا دراسة مواقف هذه النخب الدينيّة من التأويليّات التي تطعن في مقولة "المعلوم من الدين بالضرورة" وتقوّض معقوليّتها، وردودها المكفّرة والعنيفة على نماذج تأويليّة مختلفة من طه حسين وعليّ عبد الرازق إلى عبد المجيد الشرفي وهشام جعيّط، لنتمثّل الحرج الفكريّ والسياسيّ لحرّاس الحقائق المغلقة والمتعالية، وضيقهم بثقافة الاختلاف والتنوّع وعداءهم لكلّ منوال يقوم على مساءلة من الدين بالضرورة"، والشكّ في المتداول من الحقائق، واعتوار النصوص الدينيّة من منظورات مخالفة، والحقّ في الولوج إلى أكوان المعاني الدينيّة في الثقافة الإسلاميّة.

مقدّمة

يمتلك الدين الإسلاميّ قدرة هائلة على مقارعة الفوضى وضمان الانتظام الاجتماعيّ وضبط أنظمة الاعتقاد والممارسة بما له من رصيد رمزيّ تراكم في التاريخ وأتاح له آليّات المقدّس والشرعيّة التي وفرّت لهذا الدين السيادة على عقول المؤمنين وضمائر هم. ولكن كيف تأتّى للدين الإسلاميّ أن يحوز هذه المكانة الاعتباريّة والأهليّة المجتمعيّة على تنوّع السياقات الثقافيّة والمجاليّة والتاريخيّة بشكل يجعله يسكن تفاصيل اليوميّ ويرتهن المصائر الفرديّة والجمعيّة؟ إنّ الدين نظام عالي المأسسة يكاد يحتضن النظام المجتمعيّ برمّته وينغرز في الأجساد ويثوي في العقول وينضّد الأدوار ويشكّل الهويّات ويفرض شبكة صارمة ومخصوصة من الأدوار والعلاقات، فالإسلام كان على الدوام مر فوداً بكون مفهوميّ ودلاليّ راسخ يضمن انسيابيّة المعاني وتبادلها بين الجموع المؤمنة بفضل تراث دينيّ نافذ وحيّ يتملّك حشوداً من الحقائق والمفاهيم تواطأ عليها الأتباع وكرّستها المؤسّسة في إدارتها للشأن العموميّ برمّته في ما يشبه "السياج الدوغمائيّ المغلّق"!

وتعزّزت سلطة هذا الدين عندما أفلحت النخب الدينيّة في تقنين التديّن بضبط مصادر المعنى ومسالكه، ورسم الحدود الرمزيّة لأمّة المسلمين واستنشاء شبكة من المؤسّسات تتولّى تنظيم أمور المعاش والمعاد، فكان أن تحوّل التديّن إلى منوال جماعيّ مسطور يحرسه الماسكون بزمام المقدّس الذين ضبطوا كون الدلالات الدينيّة وقنّنوا مستوياتها وعيّنوا منافذ الولوج إليها². فقد عمدت المؤسّسة الدينيّة في الإسلام التاريخيّ إلى ابتداع شبكة من المؤسّسات كالخلافة والحسبة والقضاء بالقدر الذي سعت فيه إلى ضبط النصّ الدينيّ قرآناً وحديثاً وفقهاً وتفسيراً وعلم كلام وسيرة في مراتب الدلالة وآليّات استنباطها ومجال اشتغالها وطرائق تعالقها³. ويُعدّ الشافعيّ لحظة التأسيس الأصوليّ بجعله الخبر مصدراً مرجعيّاً وترتيب مصادر النصّ الدينيّ وتعيين الضوابط البيانيّة لتأوّل النصوص والقواعد العامّة التي توجّه التشريع والاعتقاد والتعبّد ومنها مفاهيم الإجماع وحجّيّة الخبر والقياس⁴. وبهذا انقلب التديّن في الثقافة الإسلاميّة إلى كون مغلق من السنن واكتملت صروح أرثوذكسيّة تحتكر المعنى وتأتسر الفعل التأويليّ في حشد من السنن الدلالات والممارسات واكتملت صروح أرثوذكسيّة تحتكر المعنى وتأتسر الفعل التأويليّ في حشد من السنن

<sup>1</sup> محمّد أركون، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ت: هاشم صالح، دار الساقي، بيروت، ط 3، 1998، ص 8.

<sup>2</sup> يشير محمّد أركون إلى مجالات المعنى الدينيّ مقسّماً إيّاها إلى "ما يمكن التفكير فيه" L'espace du pensable و"ما لا يمكن التفكير فيه" L'impensable و"ما لم يُفكر فيه بعد" L'impensable. انظر كتابه: الفكر الأصوليّ واستحالة التأصيل: نحو تاريخ آخر للفكر الإسلاميّ، ترجمة: هاشم صالح، دار الساقي، بيروت، ط 1، 1999، ص ص - 7 9.

<sup>3</sup> يشير كثير من الباحثين إلى هذه الأحداث المفصليّة في تاريخ المعرفة الإسلاميّة ويحصرونها في ثلاثة: الحدث الشافعيّ ثمّ الحنبليّ ثمّ الأشعريّ. انظر: ناجية الوريمي، في الانتلاف والاختلاف: ثنانيّة الساند والمهمّش في الفكر الإسلاميّ القديم، المؤسّسة العربيّة للتحديث الفكريّ، دمشق ـ بيروت، ط 1، 2004، ص ص 265- 275.

<sup>4</sup> محمّد طاع الله، التأصيل البياتي لفقه الشريعة وإشكالياته، كليّة الأداب والعلوم الإنسانيّة بالقيروان ومسكلياني للنشر، ط 1، جوان 2008، ص 210.



المؤسّسيّة الصارمة التي تُعمِل مفاهيم الاحتواء والإقصاء أو السائد والمهمّش أو المقدّس والمدنّس، وكأنّما هذا عزّز ثقافة الإيمان الوثوقيّ المبنيّ على التسليم والبداهة والاحتماء بكون مفهوميّ مغلق يأتسر المؤمنين أجساداً وعقولاً في نسق معرفيّ ناجز.

واستطاع الخطاب الدينيّ بما له من تموقع بنيويّ وذخيرة رمزيّة أن يستديم أنساقه الاعتقاديّة وأكوانه الدلاليّة ويصون تأويليّاته المخصوصة والمقدّسة بتعميمها وقوننتها وتحويلها إلى سلطة مرجعيّة يتحدّ بها الإيمان وأهليّة الانتماء، وبهذا "صار التاريخيّ بديلاً عن المتعالي وقام الفرع مقام الأصل، وأصبحت القراءات أولى من النصّ المقروء وهذا ضرب من ضروب النسخ"، وبذلك أمكن للمؤسّسة الدينيّة على تتوع وجوهها من الداعية والمتصوّف إلى الفقيه والمفسّر أن تتحوّل إلى جهة شرعيّة نافذة في إنتاج المعرفة الدينيّة وصناعة المعنى، وليس على الجموع المؤمنة إلّا تشرّب هذا النسق المعرفيّ بنقمص مفاهيمه وتمثّل دلالاته والانصياع لضوابطه والامتثال لحدوده. وهو ما يسمح للمؤسّسة الدينيّة المعاصرة بتعزيز خطاب الهيمنة والسيادة وانتهاج سبيل الإقصاء والتهميش إزاء كلّ خطاب ينزاح عن المنوال المسطور ويرتاد أفقاً تنويليّاً مغايراً، فتلوذ بطائفة من المفاهيم على غرار البدعة وأهل الأهواء ونواقض الإيمان التي تسخّرها في تسويد القراءة السلطويّة وتبريرها من جهة، وفي مقارعة كلّ تأويليّة مفارقة ومناوئة في الأدوات والرهانات وتبني لنفسها والخلقيّات ما دامت تمارس الشك أو الاستنطاق المخالف وتبحث عن موقع في سوق الخطابات وتبني لنفسها إستميّة خاصّة من جهة أخرى. لذا كانت مراقبة الخطاب المدخل الأساسيّ الذي توخّته النخب الدينيّة في تعزيز هيمنتها على المجال العموميّ وضمان الانتظام المجتمعيّ ما دام "الخطاب براقب العقول، والعقول، فمن الحاسم بالنسبة إلى من في السلطة مراقبة الخطاب في المقام الأوّلّ. "م.

وقد أدّت عمليّات المأسسة الدينيّة المتعاقبة وتحصينها باستمرار من الوهن البنيويّ الذي يمكن أن يطالها ببروز مناويل جديدة في الفهم وإنتاج الدلالة إلى خلق تأويليّة أرثوذكسيّة مغلقة ووثوقيّة ومعلومة في حقائقها اليقينيّة وحدود تفهّمها للنصوص وإنتاجها للمعاني، ومحروسة بنخب فاعلة وخطاب منغرز في الذاكرة والضمير، فكانت الحقائق المفهوميّة الدينيّة أداة أصوليّة مرنة تستدعيها المؤسّسة الدينيّة لتأبيد النظام الاجتماعيّ والنسق الثقافيّ لجموع المؤمنين بفرض كون معرفيّ موحّد من المسلّمات الاعتقاديّة والطقسيّة يضمن "وحدة المعاني والدلالة" ويمنع نشوء قراءات ناشِزة ومناوئة تهدّد سيادة المؤسّسة وخطابها وتقوّض العلامات المرجعيّة للتنظيم الدينيّ في ترتيباته ورهاناته ومسالك السلطة. لذا انقلب الشكّ في السائد المعرفيّ

قسم الدراسات الدينية 5

<sup>5</sup> علىّ حرب، نقد الحقيقة، المركز الثقافيّ العربيّ، بيروت ـ الدار البيضاء، ط 1، 1993، ص 36.

<sup>6</sup> Van Dijk, Teun, **Discourse and Power**, Palgrave MacMilan, New York, U.S.A, 2008, p 10.

<sup>7</sup> وجيه قانصو، النصّ الدينيّ ورهانات المعنى السياسيّ، **قضايا إسلاميّة معاصرة**، مركز دراسات فلسفة الدين، بغداد، العدد 61- 62، شتاء ـ ربيع 2015- 1436، ص 91.



ومراجعته وإعادة استنطاقه خطيئة تستهدف نظام المعاني في العالم وتهدّد طمأنينة المؤمنين وتعرّض النسق اللي التصدّع. وعلى النخب الدينيّة أن تقارع كلّ مروق في التفكير لتضمن ديمومة الأمّة في التاريخ ما دامت ''مؤهّلة لمراقبة المفاهيم (أي الأنماط الذهنيّة) والمشاعر عن الأحداث العامّة والمعرفة السوسيوثقافيّة والحسّ العامّ المشترك والتصرّفات حول الموضوعات الخلافيّة، أو بعبارة أكثر واقعيّة الإيديولوجيّات والمعايير والقيم الأساسيّة التي تنظّم هذه التمثّلات العموميّة وتراقبها بشكل واسع"8.

لذا تنبني هذه المقالة على أطوار ثلاثة: طور أوّل ''في مرتكزات التأويليّة الأرثوذكسيّة'' قمنا فيه بتفكيك خصائص هذه التأويليّة ومرتكزاتها القائمة على الوثوقيّة في الرأي والتعالي في الموقف وتأبيد الحقائق المغلقة والناجزة، وطور ثانٍ ''التأويليّات المضادّة خطيئةً إيمانيّةً'' عالجنا فيه استقواء المؤسّسة الدينيّة بآليّة التكفير في مواجهة كلّ فهم حرّ يسلك مسالك السؤال والمراجعة والشكّ. أمّا في الطور الثالث ''التأويليّات المضادّة خطيئةً معرفيّةً''، فقد أبنًا عن استراتيجيّات الخطاب الأرثوذكسيّ في تقويض الخطابات المناوئة معرفيّاً ومنهجيّاً. وهذا يفضي إلى إثارة أسئلة إشكاليّة متشابكة من قبيل: ما المقصود بمفهوم ''المعلوم من الدين بالضرورة'' كما أرست معالمه المؤسّسة الدينيّة؟ وكيف تحوّل هذا المفهوم إلى قيد أصوليّ وعمليّ طقسن الإسلام اعتقاداً وتفكيراً وممارسة؟ ولِمَ تبدِ النخبة الدينيّة كلّ هذا الرهاب من أيّ تأويليّة تشاركها عمليّة تفهّم النصوص وحقّ النفاذ إلى عوالم المعنى الدينيّة في المجتمعات الإسلاميّة؟

# 1 ـ في مرتكزات التأويليّة الأرثوذكسيّة

بما أنّ الشرعيّة والسيادة هما رهانا أيّ مؤسّسة منخرطة في النظام المجتمعيّ، فإنّ النخب الدينيّة المسلمة التي احتكرت إنتاج المعنى وصناعة الحقيقة والوصاية على المقدّس أرست نسقاً معرفيّا أصوليّا صلباً ومكّنته من موارد نصّيّة غنيّة بالسحر الرمزيّ ووفّرت له أدوات إجرائيّة تأويليّة تجعل للحقيقة كينونة ناجزة ومنتهية ترفعها إلى معنى الأبنية النظريّة المتعالية والمتكاملة تمارس "نمطاً من الاحتواء والإقصاء على مختلف المواقف والتأويلات والإيديولوجيّات" فالمؤسّسة الدينيّة التي تولّت استنشاء الحقائق الاعتقاديّة وضبطت الممارسات الطقسيّة بفضل خطاب مؤسّسيّ متين أنشأت منظومة نظريّة متكاملة من التبريرات ورفعتها إلى مقام البداهات وازدرعتها في عقول المؤمنين وضمائرهم لتكفل انتظامهم في جسد اجتماعيّ موحّد، فقد تشكّل "نمطٌ من التبريرات النظريّة الخالصة التي تفسّر وتبرّر قطاعات معيّنة من النظام الاجتماعيّ فقد تشكّل "نمطٌ من التبريرات النظريّة الخالصة التي تفسّر وتبرّر قطاعات معيّنة من النظام الاجتماعيّ

قسم الدراسات الدينية 6

<sup>8</sup> Van Dijk, Teun, Ibid, p14.

<sup>9</sup> Olson, Carl, Religious Studies: Key Concepts, Routledge, U.S.A- Canada, 2011, p 165.



بفضل كتل معرفة مختصة 100 وهذا ما عزّز وجاهة الأرثوذكسيّة الإسلاميّة في أفقها التأويليّ الذي انفكَ عن سياقاته التاريخيّة وتأبّد في أكوانه الدلاليّة، وكأنّما المؤسّسة الدينيّة قد أحكمت قيودها حول النصّ وأنطقته بمجموع الدلالات التي تخيّرتها ومارست رقابة منهجيّة على كلّ مسالك المعنى بما ولّد تأويليّة مغلقة ووثوقيّة مفارِقة للتاريخ ومناوئة لاحتياجات العصر وإكراهاته، وأبقت عالم المعنى حبيس تنميط أصوليّ صارم تتكرّر فيه الحقائق بشكل دوريّ يلغي انتظارات الراهن وطاقات النصّ الدينيّ المهدورة في الآن نفسه. وكلّ تأويليّة تصطنع لنفسها أفقاً مغايراً وترتاد سبلاً مستجدّة في استنشاء المعنى تنقلب إلى خطاب مارق يتهدّد الإيمان الجمعيّ ويستهدف النظام الكونيّ بما خلق حرب خطابات بين السائد والمهمّش أو الشرعيّ والناشز، فالخطاب الدينيّ الرسميّ هو الممثّل للحقيقة المقدّسة وكلّ خطاب يصار عه في النفاذ إلى النصّ أو توليد دلالة مناوئة أو إدارة الجمهور المؤمن هو خطاب مضادّ يقوّض السلطة المجتمعيّة برمّتها.

#### 1-1 - خطاب مغلق

لقد عمل الخطاب الدينيّ على نفي تاريخيّة النصوص في مستويين: تشكّلها وانبثاقها أوّلاً وتأوّلها واستنطاقها ثانياً، فالمنظومة المعرفيّة الدينيّة موسومة بالكمال والاكتمال معاً بما يجعلها نسقاً مغلقاً في حقائقها ومفاهيمها وناجزاً لا تجوز مراجعتها أو اعتوارها بالقراءة والاستنطاق المتجدّد، وكأنّما "هذا الدين التام المكمَّل الذي بلّغه الرسول (ص) إلى الناس كافة لا يقبل زيادة على ما شُرّع فيه من أصول الملّة وفروعها ولا نقصاً منها ولا تغييراً ولا تبديلاً"!! فالخطاب الأرثوذكسيّ قد ألغى كلّ الإمكانات التأويليّة التي تجود بها النصوص وجهّزها بحشود دلاليّة مخصوصة ومنتهية تتوافق وإيديولوجيا قوى الهيمنة الثقافيّة والماديّة، فتحوّل النصّ من مشروع تأويليّ منفتح إلى كون دلاليّ رسميّ ومضبوط لا يأبه بمفاعيل البيئة الثقافيّة ولا إكراهات السياق الاجتماعيّ ولا دواعي الفعل التاريخيّ في البشر والمجال والأفكار في إذعان عجيب لسحر المعاني الأثيلة، وكانّما "القادة الحقيقيّون للشعوب هم تقاليدها الموروثة"!. ورغم وعي عجيب لسحر المعاني الأثيلة، وكانّما "القادة الحقيقيّون للشعوب هم تقاليدها الموروثة"!. ورغم وعي المؤسّسة الدينيّة بسطوة العمران والتاريخ على الأفكار والتشريعات فإنّها أرغمت الراهن دوماً على الانشداد إلى الأصول أي إلى نظام الحقائق القديم، وهي "نزعة ماضويّة" تعكس "انغلاق الفكر الأصوليّ الذي يتّجه بشدّة في منظوره الزمنيّ نحو نقطة بؤريّة محدّدة يصبح بمقتضاها الحاضر مستهجناً باستمرار في مقابل بشدّة في منظوره الزمنيّ نحو نقطة بؤريّة محدّدة يصبح بمقتضاها الحاضر مستهجناً باستمرار في مقابل تضخيم الماضي"!!

<sup>10</sup> بيتر برجر، القرص المقدّس: عناصر نظريّة سوسيولوجيّة في الدين، تعريب: مجموعة من الأساتذة، مركز النشر الجامعيّ، تونس، 2003، ص 66.

<sup>11</sup> حافظ الحكمي، معارج القبول، تحقيق: محمد حلاق، دار ابن الجوزي، الرياض، ط 3، محرّم 1426 هـ، ج 3، ص 1299.

<sup>12</sup> غوستاف لوبون، سيكولوجيّة الجماهير، ترجمة: هاشم صالح، دار الساقى، بيروت- لندن، ط 1، 1991، ص 101.

<sup>13</sup> حمّادي ذويب، مراجعة نقديّة للإجماع بين النظريّة والتطبيق، المركز العربيّ للأبحاث وسياسة الدراسات، قطر، ط 1، يوليو 2013، ص 249.

إلا أنّ صون نظام المعاني من التلاعب أو التصدّع أو التحوير يستدعي تسخير آليّات إجرائيّة حاسمة كالقياس والاجتهاد والقطعيّ والبدعة والمعلوم من الدين بالضرورة وما لا يسع المسلم جهله من العقائد والعبادات والطقوس والمعاملات بوصفها هويّة المسلم وقرينة على الانتماء والإيمان 14. وهو ضرب من المناورة الأصوليّة للذود عن النسق المعرفيّ المغلق من الحقائق وحراسته من مخاطر الانتهاك التي قد تمارسها قراءة جديدة أو نخب دخيلة على الحقل الدينيّ، فالثوابت أو القطعيّات أو المحكمات أو المعلوم من الدين بالضرورة رهان سلطويّ يستبطن صراعاً معرفيّاً ورمزيّاً محمَّلاً بقيم سياسيّة وثقافيّة شتّى يخوضه الخطاب الدينيّ المعاصر ضدّ القراءات المناوئة. يقول يوسف القرضاويّ: "المعركة بين دعاة الإسلام اليوم في أنحاء العالم الإسلاميّ وبين دعاة العلمانيّة اللّدينيّة إنّما تدور حول القطعيّات: قطعيّات العقيدة وقطعيّات الشريعة وقطعيّات الفكر وقطعيّات السلوك" 15. أليس البداهات مغالطات إيديولوجيّة يتقصّدها الخطاب الدينيّ ويتقنّع بها لصون نظام الحقائق والاستئثار بسلطة التأويل؟

ولم يكن حرص المؤسّسة الدينيّة على ثبات الكون الدلاليّ وانغلاقه أمام أيّ ضرب من ضروب الاستنطاق التأويليّ المعاكس غير إنتاج نظام من الحقائق تشاركيّ وموحّد يؤسّس أرضيّة بنيويّة لإيديولوجيا إيمانيّة صلبة ومُلزِمة تستوعب جموع المؤمنين وتذيب هوامش الاختلاف بينهم وتُوحّدهم في الاعتقاد والممارسة والانتظام الاجتماعيّ، فيكون ثبات المعاني وسكون الدلالات الدينيّة مضمون الحسّ المشترك وقاعدته وسبيل استمراره في التاريخ والمجال، لأنّ "المعرفة بالمجتمع هي إنجاز بالمعنى المزدوج للكلمة: في معنى استيعاب الحقيقة الاجتماعيّة المموضعة، وفي معنى الإنتاج المستمرّ لهذه الحقيقة" وبهذا وسّعت الأرثوذكسيّة من مفهوم الإجماع ونوّعت في ضروبه ومستوياته مقابل التضييق في مفهوم الاجتهاد ومجاله بوصله بالظنيّات والهوامش التشريعيّة، فالتجديد "لا يمسّ الثوابت التي لا تتغيّر بتغيّر الزمان والمكان والإنسان" والحدد الفاصل في ذلك هو المعلوم من الدين بما فيه من مسلّمات ويقينيّات تمثّل المشترك المعرفيّ العموميّ الجامع بين المسلمين على اختلاف إدراكاتهم، لأنّ "الشيء الذي لا يمكن لأحد من المسلمين جهله هو المعلوم بالضرورة من الدين "الهواحد فراب من المعرفة الثابتة المتعالية المتعالية أمام أيّ نظر أو مراجعة ما دام هو الوجه الأوحد لحقائق الوجود والعمران، فهو "إجماع العامّة" والمغلقة أمام أيّ نظر أو مراجعة ما دام هو الوجه الأوحد لحقائق الوجود والعمران، فهو "إجماع العامّة"

<sup>14</sup> صلاح الصاوى، ما لا يسع المؤمن جهله، مجمّع فقهاء الشريعة بأمريكا، القاهرة، ط 1، 2004، ص 6.

<sup>15</sup> يوسف القرضاوي، في فقه الأولويّات، مكتبة وهبة، القاهرة، ط 2، 1416- 1996، ص 79.

<sup>16</sup> Berger, Peter and Luckmann, Thomas, the Social Construction of Reality: a Treatise in the Sociology of Knowledge, Penguin Books, England, 1966, p 84.

<sup>17</sup> يوسف القرضاوي، خطابنا الإسلامي في عصر العولمة، دار الشروق، القاهرة، ط 1، 1434- 2004، ص 23.

<sup>18</sup> محمّد بن صالح العثيمين، فتاوى نور على الدرب، مؤسّسة العثيمين الخيريّة، الرياض، ط 1، 1434 هـ، ج 2، ص 63.



و هذا الإجماع "معصوم من الخطأ محفوظ من المعارضة والنسخ، إذ ليس له مثله فيقضي عليه" ألا تكون المسلّمات أو اليقينيّات جو هر التأويليّة الأرثوذكسيّة وآليّتها الإجرائيّة في تأبيد نظام الحقائق وضبط الجموع المؤمنة؟

وبما أنّ الاجتهاد الدينيّ أو إعادة استنطاق النصوص بمقتضى الاحتياجات التشريعيّة المستجدّة محكوم باعتبارات إجرائيّة صارمة تبطل جدوى القراءة وتُخرس النصّ عن البوح بإمكانات دلاليّة جديدة، فليس من بديل أمام المؤسّسة الدينيّة وجمهورها المؤمن سوى المرابطة في أكوان المعلوم من الدين ضرورة بعقديّه وتشريعيّه وقيميّه ورمزيّه والاكتفاء بعالم مغلّق ومكرور من الحقائق يقع تبادلها في انسيابيّة مَرِنة ومقتنّة تضبطها نخب دينيّة رمزيّة تمسك بجميع مداخل المعنى حتى تضمن سيادة المؤسّسة الدينيّة ووحدة الحقيقة الاعتقاديّة والعمليّة وانتظام أمّة المؤمنين. لكنّ النصّ الدينيّ، شأنه شأن أيّ نصّ، يكتظّ باحتمالات لا نهائيّة في الاستقراء ويأبى القيود المؤسّسيّة المفروضة عليه ويمتلك إمكانات هائلة في المروق عن النمط التأويليّ، وهو ما يدفع المشتغلين بالنصّ إلى تبنّى خطاب الحقيقة الواحدة أي "خطاب الكلّيّات والماهيّات والصروريّات" 12 بما يغيّب النصّ الأصليّ ويطمس طاقاته الدلاليّة ويَحلّ خطابُ التأويل الأرثوذكسيّ المغلق والحافّ بوصفه النصّ/ الفرع محلّ النصّ/ الأصل. وبهذا فالتأويليّة الإسلاميّة لا تشذّ عن التقاليد المؤلّف والحافّ بوصفه النصّ/ الفرع محلّ النصّ/ الأصل. وبهذا فالتأويليّة الإسلاميّة لا تشذّ عن التقاليد والجوهريّة والمتعالية في ثباتها وعمومها، فمختلف "التقاليد الدينيّة تطابق الحقيقة بإلهها وواقعها المتعالي وتصوّر اتها و معتقداتها "20.

وكلّ مأسسة دينيّة حدث تاريخيّ له اشتر اطاته ومحاضنه وحيثيّاته الاجتماعيّة والثقافيّة ومغانمه البنيويّة، شأن الإسلام الذي تحوّل من لحظة التديّن المفتوح في بواكيره إلى لحظة التديّن المغلق اعتقاديّاً وطقسيّاً منذ الحدث الشافعيّ، فالمأسسة ضرب من الحتميّة التاريخيّة لديمومة الدين في المجتمع، وضبط منظوماته المعرفيّة والعمليّة، لأنّ "هناك ضرورة لإنتاج مؤسّساتيّ في كلّ دين حتّى يسعى إلى تأمين هويّته عبر التحوّلات الاجتماعيّة للعالم المحيط به"23. إلّا أنّ المأسسة تفترض عمليّات بنيويّة تخصّ أنظمة الاعتقاد والتعبّد والتراتب والتبادل، فالمؤسّسة تقوم على المعياريّة والإلزاميّة والمشتركيّة حتّى تُوفّر الحسّ المشترك للمنخرطين فيها، لأنّها تتّصف بالجمود وبنزوع إلى مقاومة التغيير وبخلفيّة معرفيّة مأزمة تتكوّن من

قسم الدراسات الدينية 9

<sup>19</sup> صفوان دارويش، قواعد أصول الفقه وتطبيقاتها، دار العاصمة، الرياض، (د.ت)، ص 282.

<sup>20</sup> نور الدين الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، رجب هـ1419، ص ـ ص 93- 97.

<sup>21</sup> على حرب، نقد النص، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء- بيروت، ط4، 2005، ص 10.

<sup>22</sup> Olson, Carl, Religious Studies, p 253.

<sup>23</sup> عبد المجيد الشرفي، المؤسّسة الدينيّة في الإسلام، لبنات، دار الجنوب للنشر، تونس، 1994، ص 82.

المعايير والقيم المشتركة التي تقدّم بوصفها أبعاداً توجيهيّة وتقييميّة وإجباريّة في الحياة الاجتماعيّة. وآليّة المعلوم من الدين بالضرورة أو البداهات واحدة من هذه الأنظمة المعياريّة التي تحدّد الإيمان والانتماء، فالشافعيّ يراه "علم عامّة لا يسع بالغاً غير مغلوب على أمره جهله"<sup>24</sup>، والنوويّ يعتبر مُنكِر المعلوم من الدين ضرورة فاقداً لأهليّة الانتماء، لأنّ هذا المعلوم "من أمور الإسلام التي يشترك في معرفتها الخواصّ والعوامّ"<sup>25</sup>. وهو موقف أصوليّ تعزّز لاعتبارات سياسيّة اقتضتها سياقات الصراع على السلطة وحيازة السيادة، وتوسّع في مجالات استثماره ليشمل الخطابات المناوئة والمارقة عن المنوال المسطور على غرار المقالات الاعتقاديّة المخالفة كالجهميّة والقدريّة والمعتزلة والباطنيّة والصوفيّة 6.

وتمثّل الحقائق اليقونيّة التي يتبناها الخطاب الدينيّ المعاصر في تواصل بنيويّ مع الخطاب التقليديّ روح التأويليّة الأرثونكسيّة التي شكّلت منظومة معرفيّة ناجزة ومغلقة تدعم المؤسّسات الاجتماعيّة وما يرفدها من أنساق رمزيّة وتستديم الترتيبات السلطويّة فيها كالجندر والجسد والذكورة والفضاء، وكأنّما المعرفة الدينيّة شريك للنظام البطريركيّ ببناه الاقتصاديّة والسياسيّة والثقافيّة والمعرفيّة في تعميم نظام مدخلن من الحقائق يستوعب الكلّ الاجتماعيّ في مفاهيم معمّمة وثابتة تستديم نظام السلطة بشبكته وأجهزته، لأنّ الخطاب الدينيّ كأيّ خطاب "يدمج الادّعاءات الإيديولوجيّة وهذه تعزّز علاقات السلطة القائمة وتشرعنها، "أهل الماضي يمثّلون الحقّ والصواب إلى ذلك ترسّخ الانشداد العمليّ والرمزيّ إلى الأصول ما دام "أهل الماضي يمثّلون الحقّ والصواب والشرعيّة " في أدواته وخلميّ المعرّي الكله نظام من الحقائق المطلقة والمتعالية يحوز وتأبى أن تبرز إلى المجال العامّ خطابات مارقة تنافسها في السيادة وصناعة المعنى واستحقاق القراءة بأن مقارس تفكيراً مخالفاً في أدواته وخلفياته بما يهدّد أنظمة المعنى التي تؤثّث المعرفة الجمعيّة القائمة على الترسيب Sedimentation والتقليد Tradition وهي معرفة إجماعيّة وتبادليّة لها زمنيّتها الثابتة تتشكّل المسلّمات ومنها المحكّمات والمتواتر والإجماع وسيرة السلف والقطعيّات والمعلوم من الدين بالضرورة مقاهيم أصوليّة وثقافيّة ارتهنت النصّ في حقيقة واحدة ومخادعة وحجبت الدلالة أكثر ممّا كشفتها؟

قسم الدراسات الدينية 10 قسم الدراسات الدينية

<sup>24</sup> محمّد الشافعيّ، ا**لرسالة،** تحقيق: أحمد شاكر، مطبعة الحلبيّ، مصر، 1357 هـ/ 1938، ص 357.

<sup>25</sup> يحيى النووي، روضة الطالبين وعمدة المفتين، المكتب الإسلامي، بيروت، ط 2، 1405 هـ، ج 2، ص 146.

<sup>26</sup> حافظ الحكمي، معارج القبول، ج 3، ص 1412.

<sup>27</sup> Fairclough, Norman, Language and power, Longman Group Limited, U.K, 1989, p 40.

<sup>28</sup> حمّادي ذويب، مراجعة نقديّة للإجماع بين النظريّة والتطبيق، ص 244.

<sup>29</sup> Berger, Peter and T. Luckmann, the Social Construction of Reality, p 86.

### 2-1 - خطاب وثوقى

الثقافة الدينيّة أيّاً تكن مبنيّة على التسليم والانقياد النفسيّ والروحيّ والاعتقاديّ والإذعان السلوكيّ والعمليّة والعمليّة والعمليّة أو ما يسمّيه ب. بورديو P. Bourdieu الدوكسا Doxa، وهي جملة البداهات المعرفيّة والعمليّة التي تمثّل المسلّمات اليقينيّة والفطريّة للفرد في عالمه الاجتماعيّ بما يجعلها "عقيدة عمليّة "00. وهذا يمنح الحقائق الدينيّة صلاحيّة كونيّة حاسمة بأن تتحوّل إلى كائنات نظريّة متعالية ولا تاريخيّة تسكن البني الاجتماعيّة والوعي الذاتيّ والجمعيّ معاً، فالحقائق الدينيّة تخلع لبوسها البشريّ وتنفي ماهيّتها التاريخيّة وتتحوّل إلى بداهات طبيعيّة وكونيّة نجمت عن "تحويل المنتّجات البشريّة إلى معطيات فوق-بشريّة أو لا بشريّة، فيُفسَّر العالم المبنيّ من قبل الناس في صيغ تنفي طابعه باعتباره إنتاجاً بشريّاً" وقد تحوّلت المسلّمات إلى ما يشبه البداهة الجمعيّة المتعالية القائمة على الإجماع والتسليم والمنفلتة من عقال التاريخ و"لا يمكن لزمان أو مكان أو وضع أو حال أن يؤثّر فيها إنْ بتغيير أو بتبديل أو بتعديل لكونها أحكاماً فوق التاريخ والظروف والأحوال والأوضاع "35. أليست الحقيقة كما يسوّقها خطاب المؤسّسة الدينيّة ويصطنعها ويسبّجها مقدّسة ومتعالية و عابرة للأزمنة والثقافات والبشر؟

إنّ القول بثبات الحقائق الدينيّة وانقلابها إلى بداهات فطريّة يقتضي الإقرار بأنّها لا تاريخيّة ولا بشريّة وتستوجب الانصياع والتسليم بما يعني تعطيل ملكة التفكير والمساءلة والتفهّم، وهو ما يقتضي "تسييج فهم النصّ وإحاطته بجملة من الضوابط التي تضمن وحدة الشعائر والمعتقدات "33. وهذا ضروري لنجاعة الاستراتيجيّات المعرفيّة للمؤسّسة الدينيّة التي تصبو إلى خلق أكثر ما يمكن من الاتساقات Uniformities بين جموع المؤمنين باعتبارها نتيجة لآليّة المطابقات Identifications بما يجعل المعرفة والمجتمع معاً مؤسّسين على "إرث ثقافيّ مخزًن "46، فالمعاني الدينيّة الإسلاميّة كانت على الدوام موضع تسليم وتبجيل ولها سحر رمزيّ هائل على الضمائر والعقول وأثر بالغ في تحقيق الوحدة الروحيّة والذهنيّة والعمليّة لأمّة المؤمنين بفضل قدرتها البنيويّة على إلغاء الاختلاف أو تضييق هوامشه وتقليص وجوهه. لذلك فقوّة الخطاب الدينيّ تنبع من قوّة النظام المعرفيّ الذي ازدرعه ومن متانة الاختيارات التي فرضها وجعلها "قانوناً معرفيّاً" بتحويلها "من درجة المستحدّثات إلى درجة المسلّمات "55، فاليقينيّات والبداهات الدينيّة

<sup>30</sup> Bourdieu, Pierre, Le sens pratique, p 115.

<sup>31</sup> بيتر برجر، القرص المقدّس، ص- ص 164- 165.

<sup>32</sup> صالح الدميجي، موقف الليبيراليّة في البلاد العربيّة من محكمات الدين، مجلة البيان، الرياض، ط 1، 1433 هـ، ص 36.

<sup>33</sup> عبد المجيد الشرفي، السلفيّة بين الأمس واليوم، لبنات، ص 41.

<sup>34</sup> Scott, John, Conceptualising the Social World, C.U.P, U.S.A-U.K, 2011, p 22.

<sup>35</sup> ناجية الوريمي، في الائتلاف والاختلاف، ص 113.

ذخيرة معرفيّة جمعيّة مبنيّة على التواطؤ بين الفاعلين الاجتماعيّين وكأنّه عرف ثقافيّ وفطريّ انقلب خلفيّة معرفيّة ينصهر فيها المسلمون على تتوّع محاضنهم واختلاف بيئاتهم بما يسهم في خلق "توسيط ذهنيّ للسلطة" Mental Mediation of Power<sup>36</sup>. لهذا يهرع الخطاب الإسلاميّ المعاصر إلى الوصل بين الحقيقة والماضي ملغياً مفاعيل التاريخ في المجتمعات المسلمة واستحقاقات البيئة المجتمعيّة وانتظار اتها، لأنّ "الخطاب بوصفه شكلاً من المعرفة والذاكرة" يستديم النظام الاجتماعيّ السائد بترتيباته السلطويّة.

ولكنّ استقرار الدوكسا الإسلاميّة لا يتوقّف على مجرّد التسليم والوثوق فحسب، بل يستدعي إبطال الله العقل وتعطيل ملكة التفهّم في هذه الذخيرة المعرفيّة الجمعيّة أي ذلك النزوع النفسيّ إلى إدراك العلل والنتائج والروابط، فالمعرفة الدينيّة توقيفيّة في منظور قوى القداسة والتقديس تنطوي على حكمة باطنة وخفيّة تعجز العقول البشريّة القاصرة عن إدراكها بما يجعل الشكّ في المسلّمات أو النقليّات خطيئة إيمانيّة تعبّر عن ضعف في حقيقة الإيمان، و"من تتبّع مآلات اتبّاع الهوى في الشرعيّات وجد من المفاسد الكثير"38، وهذا يرفع المنظومة المعرفيّة الدينيّة إلى معنى العلم الضروريّ الأوّليّ أو إلى مستوى اليقين التسليميّ العامّ بوصفه "الاعتقاد الجازم المطابق للواقع الثابت"39، وكانّما تبنّي موقع تأويليّ مغاير من هذه المسلّمات نقض لليقين وهدم للصواب يزعزع حقيقة الإيمان ويعصف بسكينة المؤمنين، لأنّ "جميع المعاصي إنّما تنشأ من تقديم هوى النفوس على محبّة الله ورسوله"40. لذا فالمسلّمات الدينيّة على تنوّع وجوهها معرفة بمعيّة اضطراريّة تنبني على اليقين والتسليم ما دامت ذات مصدر إلهيّ متعالي ومقدّس على البشر المؤمنين الانقياد لها وتقمّصها في كلّيتها، وكلّ مراجعة أو نظر أو استنطاق مغاير يسلب المسلم أهليّة استحقاق الإيمان والانتماء إلى الأمّة والملّة، ذلك أنّ "ما ظهر بيانه واشتهر وعُلم من الدين بالضرورة من ذلك لم يبقَ فيه شكّ ولا يُغذر أحد بجهله في بلد ظهر فيه الإسلام"41.

إنّ التجاء الأر ثوذكسيّة الإسلاميّة إلى فلسفة الدو غما بما هي يقين تسليميّ واستجابة طوعيّة لكون الحقائق والمفاهيم استراتيجيا مؤسّسيّة تتقصّد تعميم نسق معرفيّ أصوليّ وتجذيره في البنى الاجتماعيّة والثقافيّة لصون البناء الجمعيّ للأمّة المفترضة وصدّ كلّ تشويش دلاليّ أو اعتقاديّ أو طقسيّ قد يتهدّد هذا الانتظام، فالأرثوذكسيّة الإسلاميّة وهي تضبط كون الحقائق وتغلقه 'تساهم في تعيين حدود الأمّة وبهذا تجنّبها تحفيز

<sup>36</sup> Van Dijk, Teun, **Discourse and Power**, p-p 29-30.

<sup>37</sup> Weiss, Gilbert and Wodak, Ruth, **Critical Discourse Analysis: Theory and Interdisplinarity**, Palgrave Ma - Millan, New York and London, 2003, p 13.

<sup>38</sup> الموسوعة الفقهية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت، دار ذات السلاسل، ط 2، 1404 هـ/1983 م، ج 29، ص 313.

<sup>39</sup> المرجع نفسه، ج 26، ص 185.

<sup>40</sup> زين الدين بن رجب، **جامع العلوم والحكم**، دار السلام، القاهرة، ط 2، 1424 هـ/ 2004 م، ج 3، ص 1151.

<sup>41</sup> زين الدين بن رجب، **جامع العلوم والحكم**، ج 2، ص 185.



البدعة أو الانشقاق ''24. لكنّ هذه الوثوقيّة على نجاعتها البنيويّة ومغانمها الرمزيّة والعمليّة تخلق ضرباً من المركزيّة المعرفيّة القائمة على إقصاء المخالف وتبديعه ثمّ تكفيره ما دام يفكّر خارج النسق المشترك ويشغّل آلة العقل بكلّ أدواتها من مراجعة أو تشكيك أو مساءلة أو تقويض أو افتراض أو استدلال أو تحصيل نتيجة شأن كثير من التأويلات العربيّة الإسلاميّة المعاصرة، وكأنّما التأويليّة الإسلاميّة الرسميّة قائمة على وحدانيّة الدلالة والحقيقة تدّعي امتلاك النصّ والمعنى الشرعيّ شأنها شأن كلّ ''المنظومات الدينيّة والعقائديّة '' التي 'تطمس كلّ حقّ في الاختلاف''44. لذا فالدوكسا الإسلاميّة ضرب من ''التجربة الخرساء للعالم باعتباره مسلّمة وبداهة ''44، فالمعرفة نسق جاهز من اليقينيّات الفطريّة مُدمَج في الأجساد والعقول ومستزرع في الاعتقادات والطقوس وراسخ في الأدوار والهويّات بما يجعل الانزياح عنها أو التفكير خارج ضوابطها بدعةً وضرباً من الهوى القائم على 'تحكيم عقول الرجال دون الشرع''45.

ولم تكتف التأويلية الأرثوذكسية بجعل المسلّمات واليقينيّات محصورة في الأصول أو العقائد أو طقوس التعبّد بل عمّمت الفضاء المعر في الذي يشمله ونوّعت في حقوله، فهذا المعلوم مشترّك وشائع ومتداوّل يتّصل بالأمور "التي يستوي في العلم بها الخاصّ والعامّ ولا تحتاج إلى نظر واستدلال عليها لشيوع المعرفة بها بين أجيال الأمّة بالتواتر واليقين التاريخيّ "66. وهذا عمّم ثقافة الإيمان والتسليم وعزّز الوثوقيّة العمليّة والرمزيّة في المؤسّسة الدينيّة والكون الإيديولوجيّ الذي اصطنعته لجموع المؤمنين في كلّ وجوه التديّن كالوحدانيّة والصفات والنبوّة والوحي والقرآن والتفسير والفقه والسيرة والسنّة والتشريعات والسلف الأوّل 47. فالمعلوم من الدين آليّة أصوليّة استر اتيجيّة في احتكار النصّ وحيازة الحقيقة وإقصاء المخالف وصون التواصل الموهوم مع الماضي والتسليم بالإجماع والوثوق في الموروث بتبديع العقل واستهجان الرأي ما دام "فساد العالم وخرابه إنّما نشأ من تقديم الرأي على الوحي والهوى على العقل «المعقل واستهجان الرأي ما دام "فساد تحتضن النظام المجتمعيّ في كلّيّته وتخترق نسيج الحياة اليوميّة ما دامت موقعاً مركزيّاً في إنتاج المعنى وتسويغه "تسنّ علاقات السلطة بين المنخرطين في الخطاب والمجموعات التي ينتمون إليها وتبرزها وتعبّر عنها وتشر إليها وتدعمها وتشرعها وتشرعها وتشرعها وتشرعها وتشر اليها وتدعمها وتشرعها وتشرعها وتشرعها وتشرعاه وتشير النها وتدعمها وتشرعها وتشرعها وتشير الهول ولصورة المها وتشروك المهموعات التي ينتمون إليها وتدعمها وتشرعها وتشرة عليا وتصفها وتشرة عليها وتشرعها وتشرة عليها وتشرة عليها وتعرق المؤلون في الخطاب والمجموعات التي ينتمون إليها وتدعمها وتشرعها وتشرعها وتشر علية وليقول المؤلية المؤلون في الخطاب والمجموعات التي ينتمون إليها وتبر وها وتعبّر عليها وتسرية المؤلون في الخطاب والمجموعات التي ينتمون المولية المؤلون في الخطاب والمجموعات التي ينتمون المؤلية وتشرعها وتشرعها وتشرعها وتشرعها وتشرعها وتشرعها وتشرعها وتشرية المؤلون المؤلوث المؤلون المؤلون

<sup>42</sup> Olson, Carl, Religious Studies, p 71.

<sup>43</sup> حمّادي ذويب، مراجعة نقديّة للإجماع بين النظريّة والتطبيق، ص 359.

<sup>44</sup> Bourdieu, Pierre, Le Sens pratique, Edition Minuit, Paris, 1980, p 115.

<sup>45</sup> الموسوعة الفقهيّة، ج 8، ص 31.

<sup>46</sup> يوسف القرضاويّ، من فقه الدولة في الإسلام، دار الشروق، القاهرة، ط 3، 1432 هـ/ 2001 م، ص 102.

<sup>47</sup> عبد العزيز عبد اللطيف، نواقض الإيمان القوليّة والفعليّة، مدار الوطن للنشر، الرياض، ط 3، 1427 هـ، ص- ص 258-248.

<sup>48</sup> شمس الدين بن قيّم الجوزيّة، أعلام الموقعين عن ربّ العالمين، دار ابن الجوزيّ، الرياض، ط 1، 1423 هـ، ج 2، ص 255.

<sup>49</sup> Van Dijk, Teun, Discourse and Power, p 39.

## 2 ـ التأويليّات المضادّة خطيئة إيمانيّة

عادة ما تفترض عمليّات المأسسة إقامة علامات مرجعيّة تضبط الاعتقاد والممارسة وتقنّن معاش المؤمنين ومعادهم، وليست هذه العلامات إلّا قواعد إجرائيّة شكّلتها النخب الدينيّة ضمن توافق ذي رهانات سلطويّة كما هو الحال في قاعدة المعلوم من الدين بالضرورة. فهي آليّة رقابة وتوجيه تستهدف تنميط المؤمنين بنمذجة الأكوان المفهوميّة والارتقاء بها إلى الكمال والقداسة رغم بشريّتها وتاريخيّتها، ذلك أنّ "التبريرات الدينيّة تنبع من النشاط البشريّ ولكن ما إن تتبلور في مركّبات دلاليّة مندمجة في سنّة دينيّة حتّى يمكنها اكتساب استقلاليّة معيّنة إزاء ذلك النشاط"50. وهذا يعلّل موقف المؤسّسة الدينيّة من كلّ قراءة تفارق مدار التسليم والوثوقيّة وترتاد التفكير الحرّ أو المنفلت من قيود مؤسّسة التأويل الرسميّة، فالشكّ بوصفه مروقاً عن الكون الدلاليّ السائد واستنشاء لمنظور يخالف خطاب الهيمنة قرين الجهل بالحقيقة والشذوذ عن الصواب، لأنّ "من دواعي البدعة تحسين الظنّ بالعقل، ويأتي هذا من جهة أن المبتدع يعتمد على عقله ولا يعتمد على الوحي وإخبار المعصوم (ص) فيجرّه عقله القاصر إلى أشياء بعيدة عن الطريق المستقيم"51.

إنّ الشكّ أو مراجعة السائد من الحقائق أو تقويض البداهات نقيصة إيمانيّة ومعرفيّة ما دامت المؤسّسة الدينيّة تقرنه بالظنّ والوهم والاشتباه 20، فالشكّ نقيض العلم الذي تعدّه الأرثوذكسيّة الإسلاميّة روح الإيمان بالشريعة والتسليم لها ما دامت تعتبره "ما لزم نفس المكلّف لزوماً لا يمكنه الخروج منه، وقيل: ما لم يجز ورود الشكّ عليه 30، 10، فالتأويليّة الإسلاميّة أقامت حدّاً شرعيّاً ومعرفيّاً فاصلاً بين النقل المقدّس والعقل المدنّس أو السمعيّات اليقينيّة والعقليّات الظنّيّة، وكأنّه فصل بين الإيمان والكفر لأنّ التسليم بالسائد والوثوق في المعرفة الدينيّة الرسميّة علامة على الانقياد الاعتقاديّ والعمليّ على النقيض من تدبّر الأعراف الثقافيّة ومساءلة المعلوم من الدين بوصفه نكراناً وجحوداً ومروقاً عن المنوال المسطور الذي درجت عليه جموع المؤمنين في التاريخ لذا قارعت المؤسّسة الدينيّة على امتداد تاريخها التفكير خارج ثقافة التسليم والإيمان بكلّ ضروبه تفكّراً وتأوّلاً، لأنّها ترى فيه اختراقاً لهذا المعلوم أي لسلطة الإجماع باعتباره وحدةً عقديّة وتشريعيّة تكفل انتظام المؤمنين في جسد اجتماعيّ متين ما دام "الإجماع في رتبة النصّ" بل "يتأكّد على وتشريعيّة تكفل انتظام المؤمنين في جسد اجتماعيّ متين ما دام "الإجماع في رتبة النصّ" بل "يتأكّد على النصّ برتبة 30.

<sup>50</sup> بيتر برجر، القرص المقدّس، ص 82.

<sup>51</sup> الموسوعة الفقهيّة، ج 8، ص 30.

<sup>52</sup> نفسه، ج 26، ص 185.

<sup>53</sup> علاء الدين المرداوي، التحبير في أصول الفقه، تحقيق: عبد الرحمن الجبرين، مكتبة الرشد، الرياض، (د.ت)، ج 1، ص 243.

<sup>54</sup> صفوان دارويش، قواعد أصول الفقه وتطبيقاتها، ص 282.

## 1-2 - الخطاب المضاد وانتهاك المقدس

لقد أفلحت الأرثوذكسيّة الإسلاميّة في توسيع مدار المعلوم من الدين وتأثيثه بمكوّنات متنوّعة تشمل النصوص والتشريعات والطقوس والذوات والعقائد والقيم55، وهو ما يجعل مجال المقدّس مرناً ومفتوحاً يمكن تسخيره بمرونة ونجاعة في إخراس الخطابات المضادة والمخالفة وتهميشها ونزع الأهليّة عنها وتعزيز الهيمنة الإيديولوجيّة للنخب الدينيّة الماسكة بزمام المقدّس، لأنّ "الناطق باللسان مضلّل عُهد إليه بأمر التكلم'56′. وليس أسهل من شبهة انتهاك المقدّس في مقارعة التأويل المخالف والقراءة المناوئة، ذلك أنّ المروق عن التأويليّة السائدة ضرب من إبطال المقدّس Désacralisation وولوج مجال التكفير Expiation. وفي تاريخ الفكر الإسلاميّ من الشواهد على احتراب المقالات الاعتقاديّة وصراعها على تملُّك شرعيَّة الحقيقة ما يشهد بخطورة مقولة المقدِّس وتوظيفاتها السياسيَّة والاجتماعيَّة في الأفق السنِّيّ على غرار الموقف من الجهميّة والقدريّة والمعتزلة والصوفيّة والباطنيّة، أي "التيّارات الفكريّة المضلّلة التي تشكُّك الناس في الدين وتحمل بعضهم على التأويل بغير دليل 570 لكنّ براعة الخطاب الدينيّ المعاصر في تطابق مع الخطاب التراثيّ تكمن في سحب القياس على كلّ من يعتصم بتأويليّة مارقة عن السائد المعرفيّ، واستئناف شبهة انتهاك المقدّس في مواجهة أيّ منوال تأويليّ شأن القراءات المعاصرة للسيرة والحديث و علوم القرآن ووجاهة الشريعة وما نشأ حولها من مخيال جمعي، فالتأويليّة الأرثوذكسيّة تعتبرهم ''مدرسة المتمرّدين على الشريعة '58 لتعويلهم على البحث العقليّ والمقاربة العلميّة في تصحيح مغالطات التأريخ الأرثوذكسيّ الرسميّ. وهذا من أجلى وجوه الأزمة التي يحياها الخطاب العربيّ الإسلاميّ المعاصر الذي يأبي تعايش القراءات وتعدّد المنظورات وولوج ثقافة الاختلاف.

وبقدر ما عزّزت الثقافة الإسلاميّة نسقها المعرفيّ المغلق بالبداهات والمسلّمات واستزرعتها في عقول المؤمنين وضمائرهم، فهي على الدوام عرضة لنشوء أصوات مناوئة تشغّل أدوات مخالفة في الاستقراء والإنطاق. فالقرآنيّون يعلنون محوريّة النصّ القرآنيّ في استدرار الدلالة الدينيّة لما فيه من ضمانات على الصدقيّة ويشكّكون في المرويّات بسبب استنشائها البعديّ وما داخلها من تحريفات ومطاعن على غرار محمّد شحرور في موقفه من أحاديث القدر التي حفلت بها مصنّفات الحديث واعتورتها المقالات العقديّة على تتوّعها لما تحمله من تناقضات والأصول القرآنيّة وقر وهذا الموقف المشكّك في إرث شفويّ رمزيّ وتشريعيّ تتوّعها لما تحمله من تناقضات والأصول القرآنيّة وقر

<sup>55</sup> نور الدين الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ص-ص 98-99.

<sup>56</sup> بيير بورديو، الرمز والسلطة، ترجمة: عبد السلام بنعبد العالى، دار طوبقال للنشر، المغرب، ط 3، 2007، ص 59.

<sup>57</sup> الموسوعة الفقهية، ج 8، ص 40.

<sup>58</sup> سيّد العقانيّ، رياض الجنّة في الردّ على المدرسة العقليّة ومنكري السنّة، دار العقاني، القاهرة، ط 1، 2006-1426، ص 40.

<sup>59</sup> محمّد شحرور، الكتاب والقرآن: قراءة معاصرة، دار المطبوعات للتوزيع والنشر، دمشق، ط 4، 1994، ص 411.



هائل ضرب من التقويض لأسس الأرثونكسيّة الإسلاميّة ومنطلقاتها في استنشاء كون الحقائق والمعاني بما يُعتبر تهديداً لسلطتها على الجموع المؤمنة وإدارتها للشأن الدينيّ، فالتسليم للقرآن والتشكيك في المرويّات أي "استبعاد بعض النصوص والإيمان ببعضها" انتهاك للمقدّس الجمعيّ وهو السنّة النبويّة وإجماع السلف خواصّهم وعوامّهم وما استقرّ في الضمير الجمعيّ للمؤمنين بما "يتنافى مع أبسط معاني العقيدة الصحيحة التي يُشترط فيها اليقين المنافي للشكّ "60. ومن اليسير على المؤسّسة الدينيّة التي تمتلك السلطة والشرعيّة والمقام المكين أن تسخّر خطابها لتصل ببراعة إيديولوجيّة بين الشكّ في المنقول الشفويّ وانتهاك المقدّس، فإعادة النظر في مرتكزات الفكر الأصوليّ ومصادره الاستدلاليّة ومراجعه المعرفيّة تقويض منهجيّ لموارد السلطة والسيادة وتصحيح لمصادر الدلالة الدينيّة بما يُعتبر انتهاكاً لمعقول المقدّس تمارسه "مدرسة تعطيل النصوص" كما تنعتها النخبة الدينيّة التي تقارع كلّ خطاب مناوئ ينازعها السلطة على النصّ تملّكاً واستثماراً.

وللمؤسّسة الدينية وعي حاد بمقام النصوص المقدّسة في بناء المعنى والشرعيّة لما التضافر بين النصوص من نجاعة في تشكيل صروح الحقائق وخاصّة السنّة في علاقتها بالقرآن، فالقراءات المناوئة على وعي بالمخاطر البنيويّة في الوصل بينهما ما دام ''فهم القرآن بوساطة هذا النصّ الرديف ليس سوى فهم بنصّ ثقافيّ مواز له''66. وقد لا ينحصر الشكّ في الأخبار المرويّة في حدّ ذاتها، بل يشمل دحض الدلالة الأرثوذكسيّة الموضوعة للأخبار بانتهاج طرائق تأويليّة تفضي إلى حقائق مخالفة، فالشرفيّ الذي بحث في تاريخيّة النصّ القرآنيّ وأعاد استنطاق الأخبار الموصولة بحدث الجمع والتدوين التي أوردتها مصنّفات الحديث ينتهي إلى الإقرار بدور العامل السياسيّ في تأسيس النصّ المرجعيّ6 ممّا يجعل تأويليّته خطاباً مضاداً ومدنساً يشوّش على المؤمنين نقاء عقيدتهم. لكنّ الإعراض عن هذا السائد الأرثوذكسيّ والتشكيك في الدلالات التي تخيّرتها المؤسّسة الدينيّة في الاستنطاق والتبرير ينقلب مدنسًا فكريّاً وتأويليّاً ينتهك المقدّس مجسّداً في الذات الإلهيّة، لأنّه ''يلجأ إلى تأويل الخبر المتواتر الصريح الذي يعلن أنّ القرآن محفوظ بحفظ الش عزّ وجلّ'64. لهذا كان تفحّص النصّ الحديثيّ ومواجهته بالتشكيك والمراجعة ضرباً من التطاول على الرمزيّات الجمعيّة وانتهاك المسلّمات، لأنّ سيادة الأرثوذكسيّة تكمن في ديمومة نظام المقدّسات بسحره الرمزيّات الجمعيّة وانتهاك المسلّمات، لأنّ سيادة الأرثوذكسيّة تكمن في ديمومة نظام المقدّسات بسحره الرمزيّات الجمعيّة وانتهاك المسلّمات، لأنّ سيادة الأرثوذكسيّة تكمن في ديمومة نظام المقدّسات بسحره الرمزيّات الجمعيّة وانتهاك المسلّمات، لأنّ سيادة الأرثوذكسيّة تكمن في ديمومة نظام المقدّسات بسحره الأمتوات الجمعيّة وانتهاك المسلّمات، وكلّ خطاب لا يندرج في هذا المنوال الإجرائيّ ولا يراعي شبكة الدلالات

<sup>60</sup> منى الشافعيّ، التيّار العلمانيّ الحديث وموقفه من تفسير القرآن الكريم، دار اليسر، القاهرة، رجب 1429، ص-ص 351-348.

<sup>61</sup> يوسف القرضاوي، دراسة في فقه مقاصد الشريعة، دار الشروق، القاهرة، ط 3، 2008، ص 115.

<sup>62</sup> محمّد طاع الله، التأصيل البياني لفقه الشريعة، ص 51.

<sup>63</sup> عبد المجيد الشرفي، لبنات، ص 123.

<sup>64</sup> أحمد الطعّان، العلمانيون والقرآن الكريم: تاريخيّة النصّ، دار ابن حزم، الرياض، ط 1، 1428-2007، ص 807.

المحروسة بعناية يتحوّل إلى خطر بنيوي يتقصّد تقويض نظام المقدّسات أو الأدوات الرمزيّة التي 'تُستخدم لإيداع هذه المعرفة وصونها وبالتالي رمزنة حدود الأمّة 6500

ولا تفلح النخب الرمزية في استدامة سلطتها المجتمعية وصون النظام البطريركي برمته إلّا إذا امتلكت أدوات الهيمنة وهي "الوسائل الخطابية والمعرفية لإعادة إنتاج السلطة الاجتماعية في المجتمع"6، وليس أقوى من النص المقدّس الذي تحتكر المؤسّسة الدينية شرعية تأويله وتوظيفه بما يمنحها "موقع تمثيلية النصّ في مجتمع كتابي" وهو "أخطر المواقع وأكثر ها نجاعة"6، فالأرثوذكسية الإسلامية حوّلت هذه النصوص إلى مدوّنات ناجزة ومغلقة بضبط أكوانها وحدودها الدلالية اعتقاداً وتشريعاً بما يجعل تدبّره خارج هذا المنوال الرسمي انتهاكا لقداسته حتّى وإن كان التدبّر وجيهاً في قر ائنه ومرتكزاته شأن تفهم الوحي والقرآن في التجربة المحمّدية في خطاب هشام جعيّط الذي أعاد تنزيل النصّ القرآني في سياقه التاريخيّ ودحَضَ حشداً من المرويّات المزعومة عن تاريخ ميلاد النبيّ وغار حراء وغيرها من الوقائع 8، فهذا التأويل حشداً من المرويّات المزعومة عن تاريخ ميلاد النبيّ وغار حراء وغيرها من الوقائع 8، فهذا التأويل النصّ القرآني بوصفه وحياً متعالياً مكتوباً في اللوح المحفوظ"6، بل إنّ مراجعة المادّة القرآنيّة المتعلّقة بالأنبياء ومقارنتها بالوقائع التاريخيّة المادّية في منظور التأويليّة الإسلاميّة تشكيك في خطاب قرآنيّ إلهيّ بعصوم ويقينيّ على نحو ما فعل طه حسين في نفيه للسرديّات المقدّسة عن النبيّين إبراهيم وإسماعيل، لأنّ "إنكاره لإبراهيم وإسماعيل إنكار لأيات صريحة في القرآن الكريم"0.

كثيراً ما تتوسّع دائرة المقدّس لتشمل السلف الأوّل من خلفاء وصحابة وتابعين وأئمة مذاهب، فقد حفظت الذاكرة الجمعيّة الإسلاميّة مادّة سيريّة هائلة تنحو إلى الأسطرة وقائمة على التعظيم والكمال في الأحوال والأعمال، وفي تمام العلم والأخلاق. وهذا ناجم عن نزوع الضمير الإسلاميّ إلى إجلال الماضي واتّخاذه نموذجاً ومرجعاً وإلحاقه بدائرة المقدّس بما فيها من حصانة اعتباريّة يُعدّ الخوض فيها بالشكّ والمراجعة وإعادة التأوّل تدنيساً لنظام المقدّسات الإسلاميّ، فطه حسين يقف موقف الربية من المرويّات الدارجة عن أبي بكر وعمر وما تحتمله من صنوف التزيّد تهويلاً وغلوّاً لا يطابق الواقع البشريّ التاريخيّ و"كثير من هذا الكذب مصدره الإكبار والتقديس"7. وبهذا فمساءلة التاريخ السيريّ وإعادة استنطاقه بالتشكيك في مادّته

 $<sup>65\</sup> Cohen, Anthony, \textbf{the Symbolic Construction of Community}, Routledge, New York, 2001, p. 40.$ 

<sup>66</sup> Van Dijk, Teun, Discourse and Power, p 15.

<sup>67</sup> ناجية الوريمي، في الائتلاف والاختلاف، ص 367.

<sup>68</sup> هشام جعيّط، تاريخيّة الدعوة المحمّديّة في مكّة، ص ص 185-194.

<sup>69</sup> محمّد القرني، موقف الفكر الحداثي من أصول الاستدلال في الإسلام، ص 333.

<sup>70</sup> أنور الجندي، محاكمة فكر طه حسين، دار الاعتصام، القاهرة، (د.ت)، ص 169.

<sup>71</sup> طه حسين، الشيخان، مؤسّسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2012، ص 9.

أو تعديل دلالاته أو بيان خلفيّاته النفسيّة والاجتماعيّة مساس صارخ بالمقدّس، لأنّ السلف موصول بإحكام إلى تجربة النبيّ محمّد ومقام النبوّة، وهالة القداسة التي تتلبّسه تغيض على الأتباع بما يجعل استقراء الماضي بمنوال مغاير خطيئة تقدح في مسلّمات المؤمنين التي ارتقت إلى رتبة المقدّس المتعالى. فالطاهر الحدّاد في كتابه "امرأتنا في الشريعة والمجتمع" أعاد النظر في تاريخ نساء النبيّ والدلالات الثقافيّة لتلك التجربة، لكنّ هذا انقلب في منظور الخطاب الدينيّ المعاصر دنساً فكريّاً بسعيه إلى "إلصاق التهم بالمقام النبويّ (ع) والحطّ منه ومن مقام أمّهات المؤمنين الطاهرات"، وهذه جناية على مقدّسات المؤمنين "لأنّ ذلك معلوم لعموم المسلمين بالضرورة".

## 2-2 - الخطاب المضاد وتقويض النظام

تمتلك المؤسسة الدينية سلطة رمزية هائلة ناجمة عن قداسة الأدوات والموارد التي تجهّز بها خطابها المكين في سوق الخطابات بما يمنح النخب الممثلة لها سحراً اجتماعيًا عجيباً يوجّه جموع المؤمنين ويدير تفاصيل معاشها اليوميّ، وهو ما يجعل الخطاب الدينيّ معنيًا بصناعة أنظمة المعنى وتأبيدها في عالم من البداهات التي "تسعى إلى فرض النظام القائم على أنّه نظام طبيعيّ، وذلك بالترسيخ المقنع لنظم التصنيف والبنيات الذهنية التي تلائم موضوعيًا البنيات الاجتماعية "55. وهذا يجعل أوكد وظائف الخطاب الدينيّ المعاصر صون النظام المجتمعيّ بمؤسّساته وترتيباته وأدواره وهويّاته من كلّ اختراق فعليّ أو مفترض للمعاصر حون النظام المجتمعيّ بمؤسّساته وترتيباته وأدواره وهويّاته من كلّ اختراق فعليّ أو مفترض للأنّ العصيان أو الاختراق "ليس مجرّد اعتداء أخلاقيّ على المجتمع بل هو انتهاك للنظام الأعلى الذي يشمل في الآن نفسه الآلهة والبشر وكلّ الكائنات" 47. لذا فحراسة المعلوم من الدين لا تستهف نظام الحقائق في حدّ ذاته بل تستهدف مردوده السلطويّ في استدامة النظام وتعزيز متانته إزاء كلّ ممارسة فكريّة أو عمليّة يمكن أن تصيب جسد الأمّة بالتصدّع والتشويش، فثقافة الإيمان التسليميّ مبنيّة على محكّمات وقطعيّات "تجمع الكلّ على كلمة سواء" و"تجسّد الوحدة العقيديّة والفكريّة والشعوريّة والعمليّة للأمّة المسلمة 57.

وبما أنّ التفكير ضدّ المعلوم من الدين أو نظام اليقينيّات تفكير خارج ثقافة الإيمان والتسليم فهذا يفعّل آلة العقل للاشتغال خارج البداهات الجمعيّة اعتقاداً وتشريعاً وذاكرة، فالشكّ في المنقولات الشفويّة التي تداولتها الأرثوذكسيّة الإسلاميّة من حيث أسانيدها ومتونها يعصف بمورد رمزيّ فعّال في استدرار

<sup>72</sup> محمّد الصالح بن مراد، الحداد على امرأة الحدّاد، المطبعة التونسيّة، ط 1، 1350-1931، ص ص 11- 13.

<sup>73</sup> بيار بورديو، الرمز والسلطة، ص 55.

<sup>74</sup> بيتر برجر، القرص المقدّس، ص 78.

<sup>75</sup> يوسف القرضاوي، في فقه الأولويات، ص ص 77- 78.

مؤمنون

المعاني والدلالات الدينية بالقدر الذي يقوض بنيان أمّة المؤمنين ما دام هذا الطعن سيربك النظام الاعتقادي والتشريعي والقيمي القائم أساساً على هذه المنقولات الحديثيّة. لهذا يصل الخطاب الديني المعاصر وصلاً لا يخلو من نزوع إيديولوجي بين التشكيك في المادّة الحديثيّة من جهة وأسس الإسلام من جهة أخرى، وخاصّة أنّ حيثيّات التدوين وإكراهاته قد دفعت طائفة من الباحثين إلى أن تستأنف سجالاً قديماً يتعلّق بصدقيّة هذه المرويّات. ومن هؤلاء الباحثين أحمد أمين ومحمّد حسين هيكل ومحمود أبو ريّة وغيرهم من الذين شككوا في ما تعتبره الأرثوذكسيّة مسلّمات جمعيّة تنبني عليها وحدة المسلمين، فالشكّ في مفهوم السنّة ضرب من الطعن في الإسلام وأهله ولا يمارسه إلّا من ''صار حربا لله ورسوله (ص) وللأحاديث الصحيحة وللمحدّثين وسائر المؤمنين''76. وهذا جوهر الخطاب الدينيّ في سيادته على المعنى ومقاومته لكلّ انزياح عن المنظومة المعرفيّة، فالخطاب يحدّد بدوره البنية الاجتماعيّة ويعيد إنتاجها رغم أنّه صوت الإيديولوجيا المجتمعيّة ومنتوجها، وما مواجهة الخطابات المضادّة في حقيقته غير سعي إلى استدامة البنى التقليديّة الراسخة بكلّ ترتيباتها وأنظمتها الرمزيّة.

وعلى الدوام كانت المؤسّسة الدينيّة حريصة على مراقبة كلّ الخطابات في المجال العموميّ لأمّة المؤمنين، وهي وظيفة تنقاسمها والمؤسّسة السياسيّة في شراكة بنيويّة تبرّرها رهانات الهيمنة بفرض قيود صارمة على تداول المعرفة وتداعياتها الاجتماعيّة لأنّ الخطاب عامّة والخطاب الدينيّ خاصّة يفرض نظاماً مخصوصاً من الحقائق تقرّره المواقع المؤسّساتيّة التي تنتج المعنى وتشرّعه وتراقب دورانه في الجسد الجمعيّ. وأكثر المعاني جدارة بالإنتاج والمراقبة والتعميم هي تلك الموصولة بالحسّ المشترك شأن المعلوم من الدين باعتباره معرفة راسخة لا تكفّ عن النكرار والتداول اعتقاداً وممارسة، وكأنّ "ما ينجزه الفاعلون يمتلك حسّاً أكبر ممّا يدركونه" "77، فيتحوّل نظام الدوكسا إلى وعي فوقيّ يقيم خارج عقول الجموع المؤمنة وكلّ مساس به يقرّض ائتلاف المؤمنين ويزعزع أنظمتهم الاجتماعيّة والثقافيّة. فتأويل النصّ القرآنيّ قد تحوّل إلى صناعة قائمة بذاتها لها الشتر اطاتها ومحاذيرها، وكلّ التفاف على نظام المعاني القرآنيّة بالتشكيك فيه أو تعديله أو تجاوزه يصيب روح النظام ويعطّل اشتغاله على غرار التأويليّات المعاصرة لعليّ عبد الرازق أو محمّد أحمد خلف الله أو نصر حامد أبو زيد، فقد عُدّت من ضروب "التأويل الفاسد" الذي يمارسه المتطاولون على حرمة النصّ ويكشف "الاهتمام الأكبر بهدم الأصول لأنّهم وجدوا أنّ هدم الأصول هو المنظاولون على حرمة النصّ ويكشف "الاهتمام الأكبر بهدم الأصول لأنّهم وجدوا أنّ هدم الأصول هو أقوى وأسرع وسيلة لهدم الفروع كلّها في آنٍ واحد" "7 بما يجعل التفكير خارج اليقين الأرثوذكسيّ خطراً على النظام المؤسّسيّ برمّته.

<sup>76</sup> سيّد العقاني، رياض الجنّة، ص 73.

<sup>77</sup> Bourdieu, Pierre, Le sens pratique, p 116.

<sup>78</sup> منى الشافعي، التيّار العلماني الحديث وموقفه من تفسير القرآن، ص 626.

ليس أسهل في استراتيجيّات الخطاب الدينيّ المعاصر من استهداف كلّ تأويليّة مخالفة بإدراجها في خانة الكفر وأهل الأهواء والزيغ والضلالة بوصفهم عدوًا خارجيًا رمزيًا يستهدف تقويض انتظام المؤمنين بزعزعة مسلّماتهم ويقينيّاتهم التي توحّدهم في كون روحيّ ومعرفيّ وطقسيّ مشترك، خاصّة إذا تعلّقت هذه التأويليّة بالذاكرة الجمعيّة الحيّة بالرموز والكثيفة بالصور والغنيّة بالمواقف التي تمثّل ملاذاً نفسيّاً ومرجعاً قيميّاً لا ينفك عن الحضور في كلّ التفاصيل. فالباحث المصريّ نصر حامد أبو زيد أخضع هذه الذاكرة لمقاربة تحليليّة ونقديّة تبحث في كلّ وجوه الأسطوريّ الإسلاميّ، ومنها فكرة الشيطان والجنّ وتوظيفاتها لمقاربة تعليليّة والمعرفيّة، معتبراً إيّاها من آثار البيئة الحاضنة للنصّ القرآنيّ نافياً هذه التصوّرات اللاعقليّة وهو تفهّم يخالف السائد المعرفيّ في الفكر الإسلاميّ عن هذه العوالم الخفيّة اللّامرئيّة التي تُعتبر مكوناً أساساً في الذهنيّة الجمعيّة وموضوعاً لمسلّمات قرآنيّة وحديثيّة هي من الحقائق القاطعة، وكلّ تشكيك فيها هدم للنظام المعرفيّ وطعن في المعتقدات اليقينيّة يستهدف النظام الثقافيّ للمجتمعات المسلمة ويضحي ضرباً من الابتداع الهدّام يمارسه العلمانيّون الذين "يحذون حذو أهل البدع ويحيون آراءهم بغية الفتنة" ويصنعون بشكّهم "الإسلام المضاد" 100.

وبما أنّ أنظمة المعلوم من الدين بالضرورة قد تحوّلت إلى أساس روحيّ وعقديّ وتشريعيّ وقيميّ للجمهور المسلم، فهي رصيد ثقافيّ مشترك يوجّه كلّ تفاصيل المعيش اليوميّ ويضبط شبكة العلاقات والوظائف ويقيم حدًا فاصلاً بين الممنوع والجائز. فخطاب المؤسّسة الدينيّة ترفده الأنساق الرمزيّة بوصفها ذخيرة جمعيّة تخلق الإجماع، هذا الذي "يساهم أساساً في إعادة إنتاج النظام الاجتماعيّ 18، إلّا أنّ التفكير والممارسة خارج هذا الإجماع الروحيّ والعمليّ قد يصيب انتظام المؤمنين بالتشويش والإرباك إذا تعلّق بإعادة تفهّم التاريخ الإسلاميّ المثقل بشتى ألوان الرمزيّة، خاصّة إذا اتصل الأمر بطور نموذجيّ موصوف بالكمال في الضمائر والذاكرة. فكتب السيرة والمناقب والفضائل والتاريخ العام تقدّم خلفاء الإسلام المبكّر في هيئة اعتباريّة تجعلهم نماذج مثاليّة وكأنّهم "السادة المتوارون الذين يسيطرون على أرواحنا ويقاومون كلّ محاولة للإطاحة بهم 28. فطه حسين الذي شكّك في التاريخ الأرثوذكسيّ ونحا نحواً مغايراً في تقليب الأخبار واستنطاقها بعيداً عن مقاصد الخطاب الإسلاميّ بصورتيه التراثيّة والراهنة انتهى إلى الإقرار بأهميّة العوامل الاجتماعيّة والاقتصاديّة والنفسيّة التي وجّهت هذا الطور شأن خلافة عثمان ووقائع الفتنة. لكنّ التأويليّة الإسلاميّة ترى في هذا التأريخ المخالف مؤامرة تهدف إلى تقويض وحدة المؤمنين والعبث لكنّ التأويليّة الإسلاميّة ترى في هذا التأريخ المخالف مؤامرة تهدف إلى تقويض وحدة المؤمنين والعبث

<sup>79</sup> نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 206.

<sup>80</sup> منى الشافعي، نفسه، ص 350.

<sup>81</sup> بيار بورديو، الرمز والسلطة، ص 50.

<sup>82</sup> غوستاف لوبون، سيكولوجيّة الجماهير، ص 102.

بانتظامهم بالطعن في رمزيّاتهم الروحيّة والتاريخيّة، لأنّه أراد ''أن يلطّخ صورة الخلافة الوضّاءة كي يصرف أنظار المسلمين عنها وأن يثني عزائمهم عن السعي إليها بتهويل الصعوبات''83.

## 3 ـ التأويليّات المضادّة خطيئةً معرفيّة

لقد بنل الشافعيّ جهداً تأصيليّاً منقطع النظير في تقنين Codification التأويليّة الأرثوذكسيّة في مستويين اثنين: أوّل أصوليّ مقرون بالمعنى الدينيّ في موارده ومستوياته وأدواته بما سيّج أكوان الدلالة وحجّرها، وثانٍ سياسيّ بمنح المؤسّسة الدينيّة شرعيّة مطلقة في إدارة المعيش اليوميّ عزّرت بفضله موقعها في تشارك السلطة مع المؤسّسة السياسيّة. فالمعنى الدينيّ الشرعيّ محكوم بتأويليّة نصييّة محكّمة أصبح فيها "فقه الشريعة خاضعاً للضوابط المقنّنة والقواعد المنهجيّة الصارمة ومشدوداً بأمسّ الأسباب وأوثقها إلى الأفق الدينيّ والمرجعيّة النصيّة" أمّا السلطة على المؤمنين، فقد اندمج فيها الدينويّ والمقدّس أي السياسيّ والدينيّ، فقد "ننجح الخطاب السلطويّ في التماهي مع الخطاب الإلهيّ وبنى حوله أسواراً من الصعب اختراقها" 85. وقد أفرز هذ الجهد التأصيليّ حشداً من الضوابط والقواعد من بينها المعلوم من الدين بالضرورة الذي انقلب حسّاً دينيّاً مشتركاً يتعالى على فعل التاريخ في البشر وفعل البشر في التاريخ معاً. بالضرورة الذي انقلب حساً دينيّاً مشتركاً يتعالى على فعل التاريخ في البشر وفعل البشر في التاريخ معاً. الاعتقاد والممارسة والتفكير في أنٍ واحد، وتشدّ المؤمنين إلى صروح الدوكسا الدينيّة التي يحدّدها الشافعيّ بقوله: "لم يجعل الله لأحد بعد رسول الله أن يقول إلّا من جهة علم مضى قبله وجهة العلم بعد الكتاب والسنّة بقوله: "لم يجعل الله لأحد بعد رسول الله أن يقول إلّا من جهة علم مضى قبله وجهة العلم بعد الكتاب والسنّة والإجماع والأثار وما وصفتُ من القياس عليها" 86.

لكن كيف حوّلت الأرثوذكسيّة الإسلاميّة كلّ تأويل مخالف ومضادّ من كونه علامة على يقظة العقل وقرينة انشغال بتحصيل الحقيقة وبلوغ اليقين إلى كونه خطيئة معرفيّة تنمّ عن جهل بالشريعة في مقام أوّل وجهل بالتأويل ذاته في مقام ثانٍ؟ بما أنّ التأويليّة الأرثوذكسيّة نظام مغلق ويقينيّ مبنيّ على حشود من البداهات التي تسكن العقول والأجساد وتحظى بإجماع ثقافيّ وتاريخيّ فهي لا تسمح لأيّ خطاب مناوئ أن يحاور جمهورها الدينيّ ويخترق نظامها المعرفيّ ويخرّب الخطاب المؤسّسيّ بما يحتضنه من ذاكرة مقدّسة وسحر اجتماعيّ ونجاعة سلطويّة ما دام خطاب الأرثوذكسيّة الإسلاميّة "استراتيجيا للسيطرة الرمزيّة

<sup>83</sup> غازي التوبة، نقد كتاب الفتنة الكبرى، طه حسين في ميزان العلماء والأدباء، المكتب الإسلاميّ، بيروت، ط 1، 1403- 1983، ص 313.

<sup>84</sup> محمّد طاع الله، التأصيل البيائي لفقه الشريعة، ص 10.

<sup>85</sup> ناجية الوريمي، في الائتلاف والاختلاف، ص 375.

<sup>86</sup> محمّد الشافعي، الرسالة، ص 508.

والذهنية"<sup>87</sup>. لهذا فالمؤسّسة الدينيّة تستهدف الخطابات المخالفة التي تنتهج نهج الشك والمساءلة وتنأى بتأويليّاتها عن إر غامات المعلوم من الدين بالضرورة وتنشئ أكوانها المعرفيّة في تحرّر من إكراهات الدلالة والحقيقة اليقينيّة، فيضحي التأويل جهلاً بالشريعة إيماناً وأحكاماً، وإنكاراً لثوابتها الاعتقاديّة والطقسيّة، واستهدافاً لمرتكزاتها المكينة نبوّة وسلفاً وتاريخاً.

### 1-3 - الجهل بالشريعة أو الجهل بالنقل

سنّت المؤسّسة الدينيّة منذ بواكيرها الأولى طائفة من الأسماء خصّصتها لوسم المخالفين في التفكير من قبيل أهل الأهواء وأهل الديع وأهل الزيغ والضلالة وأهل الرأي، وهو ما يجعل فكرة الآخر المناوئ أساسيّة في تشكيل الفكر الدينيّ الذي يقوم على اصطناع أعداء رمزيّين يزيدون البناء الداخليّ صلابة ويمنحون المؤسّسة الدينيّة الشرعيّة المرجوّة في استنشاء خطابها وتسويقه. لكن على الأرثوذكسيّة الإسلاميّة أن توسّع مجال الترميز والتقديس وتضيّق الهوامش المفتوحة للاختيار الفرديّ بما يعني توسيع فضاء المعلوم من الدين ضرورة يشمل "القضايا الكبرى مثل الألوهيّة والنبوّة والجزاء وأصول العبادات وأمهات الأخلاق فضائل ورذائل والأحكام الأساسيّة للأسرة والميراث والقصاص ونحو ذلك "88. وهذا يجعل كلّ تأويل جديد قائم على المساءلة والشكّ مساساً عمليّاً ورمزيّاً بمجال المقدّس الإسلاميّ الذي يستثمر على نحو ناجع آليّة التأثيم فيعمّمها على نظام حقائقه ويشهرها في وجه كلّ فكر مارق عن المنوال المسطور والنمط المضبوط، التأثيم فيعمّمها على نظام حقائقه ويشهرها في وجه كلّ فكر مارق عن المنوال المسطور والنمط المضبوط، على ثوابت الإسلام ومحكّماته عقيدة وشريعة "8. والجهل بالمقدّس مجال مرن ومفتوح توجّهه المؤسّسة الدينيّة طبقاً لاحتياجاتها الإيديولوجيّة وطبيعة الموضوعات والخصوم الفكريّين والسياسيّين، وكأنّما صراع الدينيّة طبقاً لاحتياجاتها الإيديولوجيّة وطبيعة الموضوعات والخصوم الفكريّين والسياسيّين، وكأنّما صراع الدينيّة طبقاً لاحتياجاتها الايديولوجيّة وطبيعة الموضوعات والخصوم الفكريّين والسياسيّين، وكأنّما صراع الدينيّة طبقاً لاحتياجاتها الايديولوجيّة وطبيعة الموضوعات والخصوم الفكريّين والمور المدنّس.

وتطمح الأرثوذكسيّة إلى تأبيد المعرفة التراثيّة السلفيّة ومقارعة أيّ تأويليّة تنتج بدعاً ناشئة وطارئة قد تعصف بالإجماع التاريخيّ لجموع المؤمنين ''ليتميّز به ما كان من العلم موجوداً في زمانهم وما أُحدث من ذلك بعدهم''90، فالتوقّف عند القطعيّات أو المحكمات والثوابت وإعادة تفهّمها لون من ألوان البدعة التي تستهدف زعزعة المقدّس وتشي بالجهل المطبق بالشريعة بوصفها نظاماً معرفيّاً فوقيّاً ومتعالياً يعبّر عن الإرادة الإلهيّة والحكمة الربّانيّة في سياسة شؤون الخلق. ولذلك كان الإذعان للشريعة في ترتيبات الخطاب

<sup>87</sup> محمّد الحدّاد، حفريّات تأويليّة في الخطاب الإصلاحيّ العربيّ، دار الطليعة، بيروت، ط 1، شباط- فبراير 2002، ص 25.

<sup>88</sup> يوسف القرضاوي، في فقه الأولويّات، ص 77.

<sup>89</sup> صلاح الصاوى، ما لا يسع المسلم جهله، ص 6.

<sup>90</sup> ابن رجب الحنبليّ، جامع العلوم والحكم، ج 2، ص 787.

الدينيّ المعاصر شرطاً للإيمان القويم والانتماء إلى أمّة المؤمنين، وكلّ ارتياب في تفاصيلها حجّة على فساد الاعتقاد ونجاسة الفكر، لأنّ "الشريعة جاءت كاملة تامّة لا نقص فيها ولا زيادة ويجب أن ينظر إليها بعين الكمال لا بعين النقص، وأن يُرتبط بها ارتباط ثقة وإذعان في عاداتها وعباداتها ومعاملاتها" والإذعان بهذا المعنى يقتضي انتفاء التفكير في هذا المعلوم من الدين والالتزام بتقمّص النسق المعرفيّ بكلّ حقائقه، لأنّ ذلك علامة العلم بالحقيقة والإلمام بالشريعة بما يعني أنّ إعادة النظر في المسلّمات جهل بالمقدّس يمارسه "المتقوّلون الذين يز عمون أنّ الأمّة مختلفة في كلّ شيء فلا يجمعها جامع ولا يربطها رابط" والمعرفيّ والمعرفيّ والمعرفيّ والمعرفيّ النخب الفكريّة الأخرى شرعيّة التأويل والوجود معاً؟

وقد تحوّلت الأنساق المعرفية للمعلوم من الدين ضرورة إلى نوع من ''أنظمة الاستعدادات الدائمة'' التي تسهم في ''تنظيم الأفعال والتمثّلات'' وتخلق ''الإذعان للقواعد''69، وكأنّما البداهات أنظمة نظرية وعملية مغروزة في كينونة المسلم وتقتضي منه استبطانها وتشرّب ترتيباتها. وكلّ خروج عن نظام الحقائق يُعتبر انحرافاً، والانحراف ''يمكن أن يُنظر إليه على أنّه فساد أخلاقيّ أو مرض ذهنيّ أو مجرّد جهل عاديّ''94 لهذا كان التأويل الذي مارسه الباحثون على تاريخ الدعوة المحمّديّة بإعادة استنطاق الأخبار وإبراز تهافت السرديّات المقدّسة جهلاً بالدين والمقدّس على غرار هشام جعيّط في مشروعه النقديّ الذي تفهّم فيه تاريخيّة التجربة النبويّة وأقرّ بأنّ القرآن ''منغمس في تاريخيّة الدعوة'' ليتّخذ ''طابعاً موضوعيًا تاريخيّاً''59. لكنّ المؤسّسة الدينيّة تعدّ كلّ تأويليّة جديدة خطاباً مضادًا ومارقاً ينتهك النظام المعرفيّ الجمعيّ بما أنّها تحيل المؤسّسة النويّة النصّ على هذا النحو مع الإيمان بكونه نصّاً موحي من ربّ العالمين؟''96. لقد استوفت الأرثوذكسيّة الإسلاميّة تسييج النصّ القرآنيّ علوماً وتفسيراً وضبطت تفاصيله الدلاليّة لنجعل كلّ خطاب يتبنّي منظوراً قرائيّاً حادثاً ومخالفاً ضلالة وجهلاً يخرقان الإجماع المعرفيّ.

وخطاب المؤسّسة الدينيّة مشدود إلى حقل له فاعلوه وسلطته الرمزيّة، ويفرض إملاءات على مضمون الخطاب وموارده ومقاصده تأسر الجمهور المؤمن في كون من الأحكام الفقهيّة تفضي إلى حاكميّة النخب

<sup>91</sup> الموسوعة الفقهية، ج 8، ص ص 28-29.

<sup>92</sup> عمر سليمان الأشقر، نظرات في أصول الفقه، دار النفائس، الأردن، ط 3، 2015، ص 53.

<sup>93</sup> Bourdieu, Pierre, Le sens pratique, p-p 88-89.

<sup>94</sup> Berger, Peter and Luckmann, Thomas, the Social Construction of Reality, p 83.

<sup>95</sup> هشام جعيّط، تاريخيّة الدعوة المحمّديّة في مكّة، دار الطليعة، بيروت، ط 1، يناير 2007، ص 22.

<sup>96</sup> محمّد القرنيّ، موقف الفكر الحداثيّ من أصول الاستدلال في الإسلام، ص 143.

الدينيّة في تقرير الصواب والخطأ أو الشرعيّ واللّشرعيّ لجمهور يتقمّص هذه التشريعات ويتشرّبها في انصياع تامّ، لأنّ "إنجاز الدراما يعتمد على الأداءات المكرورة للأدوار المحدّدة من طرف الفاعلين الموجودين"97. لهذا فمراجعة المنظومة التشريعيّة والتشكيك في وجاهتها استدلالاً ومقصداً وإعادة استقرائها بمنظور مخالف هو جهل بالشريعة التي أرست الأرثونكسيّة الدينيّة أحكامها وأدلّتها ما دامت قد أصبغت عليها التأليه والتأبيد معاً، فالطاهر الحدّاد وهو يتأوّل أحكام الزواج والطلاق والميراث ينزاح عن معهود التشريع ويستنطق النصوص وفق منوال مغاير ويشكّك في وجاهة الاعتبارات التأويليّة التراثيّة إنّما يطعن في منظومة دينيّة برمّتها ويضعها موضع مساءلة تأويليّة وتاريخيّة بما جعل المؤسّسة الدينيّة تقرّ بافتقاره إلى الأهليّة المعرفيّة، لأنّ "من نظر في الأحكام التي قرّرها الحدّاد في كتابه وجدها مخالفة للنصوص الصريحة مع كون الغرض منها إحداث البدع وتغيير السنن"98.

ويمثّل الشكّ في المعلوم من الدين ضرورةً تقويضاً لأسس التأويليّة التقليديّة المغلقة واليقينيّة واستنقاصاً من مشروعيّتها المعرفيّة ما دامت ''الأرثوذكسيّة نواة مرجعيّة وخطاباً سلطويّا''99، فالمعلوم بوصفه حسّاً مشتركاً يؤالف بين المعرفيّ والثقافيّ في كتلة واحدة تتبنّاها المنظومة الدينيّة وتبحث لها عن مسوّغات نصّية لتبريرها يمثّل جوهر الشريعة وتفاصيل أحكامها الفقهيّة في شتّى وجوه المعيش اليوميّ المسلم. لذا فالشكّ في مرتكزات هذه الأحكام وإعادة تأويلها خارج المنوال التشريعيّ الذي أرسته المؤسّسة الدينيّة وتعهّدته بالتحيين والتبرير خطيئة معرفيّة تنمّ عن افتقار إلى المنطق أو سوء فهم لمعلوم النصوص ومألوف مفهومها، فالدعوة إلى مراجعة الصروح التشريعيّة باعتبارها منتوجاً تاريخيّاً وثقافيّاً يلبّي احتياجات مجتمعيّة حينيّة إعراض عن دلالات صريحة ومعانٍ معلومة على غرار محمّد الشرفيّ الذي تسمه المؤسّسة الدينيّة بالعبث إعراض عن دلالات صريحة ومعانٍ معلومة على غرار محمّد الشرفيّ الذي تسمه المؤسّسة الدينيّة بالعبث بأصول المحرّمات وبالحدود الشرعيّة التي هي من منصوص الكتاب والسنّة في كمّيتها وكيفيّتها '100 وهذا يجعل انتهاك النسق المعرفيّ المتمثّل في المعلوم من الدين بالضرورة انتهاكاً للسلطة وأدواتها بما يخلخل أسس الحياة الجمعيّة المشتركة، لأنّ النظام الاجتماعيّ هو نتيجة للتطبيق المندمج للمعرفة والسلطة.

## 2-3 - الجهل بالتأويل أو الجهل بالعقل

لقد كان المعلوم من الدين بالضرورة من "الأدوات المفهوميّة التي تُستعمل في خطاب الحقيقة" بما جعل خطاب المؤسّسة الدينيّة "يغدو هو الحقيقة ذاتها" 101، وهو ما حوّل البضائع الدينيّة إلى بداهات ملزِمة

<sup>97</sup> Berger, Peter and Luckmann, Thomas, Ibid, p 92.

<sup>98</sup> محمّد الصالح بن مراد، الحداد على امرأة الحدّاد، ص 10.

<sup>99</sup> محمّد الحدّاد، حفريّات تأويليّة، ص 211.

<sup>100</sup> محمّد الدميجي، موقف الليبيراليّة في البلاد العربيّة من محكمات الدين، ص 785.

<sup>101</sup> علىّ حرب، نقد النصّ، ص ص 17-18.



وموحّدة لا يجوز انسلاخ المؤمنين عنها ولا تقهمها بالمراجعة والمساءلة. لذلك يتحوّل الشكّ في هذا الإجماع التاريخيّ إلى خيانة للشكّ نفسه ما دام التعويل عليه يفتقر إلى ضمانات إجرائيّة ومنهجيّة كفيلة ببلوغ الحقيقة، وينطوي على مقاصد إيديولوجيّة تقدح في نزاهة هذا الشكّ وصدقيّته، وكأنّما حَمَلة الشكّ في منظور المؤسّسة الدينيّة لا ينتهكون قداسة الدينيّ فحسب بل قداسة الشكّ سبيلاً إلى الحقيقة اليقينيّة. ولا يخفى أنّ هذا الادّعاء سجاليّ ينطوي على مغالطة إجرائيّة وإيديولوجيّة، ويُثبت تلازم السلطة والحقيقة في إدارة الجموع المؤمنة بالمراقبة والتوجيه ما دامت "الحقيقة تُنتج من خلال السلطة ولا سبيل لممارسة السلطة إلّا بأدوات الحقيقة" 102. وبهذا فالتأويليّة الإسلاميّة تستهدف الخطاب المضاد وتقدح في أدواته ومقاصده وتطعن في تسخيره للشكّ المزعوم، وهو ما يقلب الحقيقة مجالاً للصراع بين خطابات متنافسة تسعى إلى افتكاك موقع في شبكة الفاعلين والهيمنة على نظام المفاهيم والتمثّلات للهيمنة على المجتمع، فالمعارف ليست مجرّد في شبكة الفاعلين والهيمنة على نظام المفاهيم والتمثّلات للهيمنة على وتواصله.

وبما أنّ المؤسّسة الدينيّة في الإسلام التاريخيّ تمكّنت من فرض نظام مغلق وثابت للمعاني والدلالات وعملت على تكراره وجريانه في الجسد الاجتماعيّ فقد حصّنته من التحوير وأثنّته بحشود من الأدوات والضوابط تجعل الشكّ في نظم الدلالة دليلاً على فساد الشكّ ذاته وجهلاً بمجاله ووظيفته. فتفسير النصّ القرآنيّ محكوم باعتبارات ومحاذير ويمتلك تاريخاً مؤسّسيّاً من الممارسة لا يجوز الالتفات عنه والتعويل على منوال مخالف في التفهّم، لأنّ "التفسير لأيّ نصّ كان تحكمه أصول تضبطه من اللغة والعرف والعقل والنقل فكيف بنصّ إلهيّ معجز بالغ الذروة في البيان والتيسير للذكر والفهم؟" قال فالشكّ في معاني القرآن وأحكامه التي تخيرتها المؤسّسة الدينيّة ينمّ عن خلل في إجراء الشكّ وتسخيره وعجز في تطويع أدواته، فالطاهر الحدّاد الذي أعاد استنطاق آيات الأحكام مشكّكاً في معقوليّة التشريعات وواصلاً إيّاها بمحاضنها التاريخيّة ومؤكّداً "مرونة الشريعة الإسلاميّة واتساع معناها لقبول أطوار الحياة الإنسانيّة "104 قد خرج بشكّه من الحقيقة واليقين إلى الوهم والظنّ في عيون الأرثوذكسيّة الإسلاميّة لما "جاء ببعض الحجّة مع أنّه لم يعرف من أحوالها الحقيقيّة شيئاً إلّا بالتوهّم كغيره ممّن يدّعي ذلك" 105. لهذا فالمؤسّسة الدينيّة في صراعها مع التأويليّات المخالفة تستهدف الطعن في مرتكزات هذا الفهم الطارئ بتجريد الشكّ من نجاعته وصدقيّته في بلوغ الحقيقة وإدراك جواهر المعاني الدينيّة.

102 Olson, Carl, Religious Studies, p 201.

<sup>103</sup> يوسف القرضاوي، الإسلام والعلمانية وجها لوجه، مكتبة وهبة، القاهرة، (د.ت)، ص 124.

<sup>104</sup> الطاهر الحدّاد، امرأتنا في الشريعة والمجتمع، ص 36

<sup>105</sup> محمّد الصالح بن مراد، الجداد على امرأة الحدّاد، ص 69.



وكثيراً ما تلتجئ المؤسسة الدينية إلى استهداف الخطابات المناوئة بتقويض الأسس المنهجيّة القائمة عليها بإبطال الشكّ والقدح في غاياته التي تتخطّى تحصيل الحقيقة وبلوغ اليقين، فالشكّ المناوئ ينقلب تشكيكاً يفتقر إلى أساسه العلميّ والأخلاقيّ الذي يضمن بلوغ الصواب. فمراجعة السرديّات المقدّسة الموصولة بإسلام التأسيس وما جدّ فيه من وقائع ومواقف ليس تصحيحاً لمرويّات يسودها الارتباك ويحكمها منطق تبريريّ في منظور الأرثوذكسيّة الإسلاميّة بل تأويلاً يفتقر إلى مطلب الحقيقة ويتذرّع بالأخبار وشكّاً مغرضاً تقوده نزعات غير سويّة تشوّش على المؤمنين نقاء تاريخهم وطهريّة رموزهم شأن القدح المنهجيّ والمنطقيّ الذي سلّطه طه حسين على تاريخ الخلافة وتحديداً على الفتنة الكبرى حدثاً مفصليّاً تتنازعه منقولات متضاربة قد تدنّس هذا الماضي. وهو ما يجعل شكّ طه حسين فاسداً في مراميه وما انتهى إليه محكوماً بغيات فكريّة وسياسيّة تسلب منهجه في الشكّ وجاهته، لأنّ "كتاب الفتنة الكبرى فتنة في الفكر الإسلاميّ ماهيته الحقيقيّة بوصفه تفعيلاً لألة العقل وانكباباً على تحصيل الحقيقة وبلوغ اليقين، وكلّ من انتهج الشكّ ماهيته الحقيقيّة والموفيّة والاعتزاليّة الفاسدة في ثوب معاصر، لأنّ "التأويل الفاسد كان وما يزال الأسلوب الذي الباطنيّة والصوفيّة والاعتزاليّة الفاسدة في ثوب معاصر، لأنّ "التأويل الفاسد كان وما يزال الأسلوب الذي نلجأ إليه الفرق الضالة لتمرير ضلالتها وإيصالها إلى عقول المسلمين" الماسلمين" الماسلمين "100.

ولا تنظر المؤسّسة الدينية باطمئنان إلى كلّ تأويليّة تستنهض الشكّ وتُعمله في المعلوم من الدين، فالشكّ نظير الظنّ والوهم ومثيل البدعة، و "من تتبّع مآلات اتباع الهوى في الشرعيّات وجد من المفاسد كثيراً "1080، بما يؤدّي إلى ترسيخ الحقيقة الأرثوذكسيّة واعتبارها بداهة يقينيّة لا تحتمل نظراً أو تفهّماً جديداً. وهذا من قواعدها الأصوليّة، لأنّ 'نما ثبت بيقين لا يرتفع إلّا بيقين "1090، فكأنّ الشكّ في حدّ ذاته فاقد للشرعيّة العقليّة التي تخوّل له استدرار الحقيقة في أيّ تأويل يُمارس على هذا التراث الدينيّ، لأنّه قائم على "المناهج الوهميّة القاصرة"101 لذلك طعنت المؤسّسة الدينيّة في كلّ التأويليّات المعاصرة التي خالفتها المنوال المنهجيّ وارتادت أفقاً في القراءة مغايراً للسائد ومخالفاً للحسّ الدينيّ المشترك، وسبيلها في ذلك القدح في أدوات هذا الشكّ والتنصيص على وجوه الوهن والقصور فيه. فالقراءات المخالفة للتفسير الرسميّ ما هي إلّا تحريفات المعنى المقدّس تعمّد أصحابها إكراه النصّ القرآني على البوح بدلالات تفتقر إلى أسانيد نصّية ومبرّرات نقليّة وجيهة ومقنعة أداتهم في ذلك ''التلاعب في معاني المفردات القرآنيّة'' أو ''كتمان نصّ أصليّ أو أقوال

<sup>106</sup> غازى التوبة، نقد كتاب الفتنة الكبرى، طه حسين في ميزان العلماء والأدباء، ص 312.

<sup>107</sup> منى الشافعي، التيّار العلمانيّ الحديث وموقفه من تفسير القرآن الكريم، ص 548.

<sup>108</sup> الموسوعة الفقهيّة، ج 41، ص 313.

<sup>109</sup> نفسه، ج 29، ص 188.

<sup>110</sup> منى الشافعى، نفسه، ص 624.

صحيحة أو مذاهب معتمدة" تؤدّي إلى "طرح فكرة مختلّقة توهّميّة" 111 بما يجعل الشكّ منهاجاً مغلوطاً تعتوره تناقضات إجرائيّة تبطل الحقائق المخالفة التي انتهى إليها وتعزّز النظام المعرفيّ السائد.

ولا تفلح المؤسسة الدينية في تحقيق الديمومة التاريخية والاستمرارية السلطوية إلّا إذا انخرطت في الكون المعرفي للمجتمع وأسهمت في دوران معانيه وحقائقه لصون "السلطة المرجعية المستقرّة "111 التي أنتجت السائد من الحقائق والمفاهيم وجعلته كوناً مغلقاً أمام الشكّ والمراجعة التأويليّة, فالأرثوذكسيّة الإسلاميّة لا تقبل بشكّ لا يحمل هويّتها النظريّة ولا يلتزم بترتيباتها الإجرائيّة في استنطاق النصوص، ويتحوّل الشكّ المخالف إلى اجتراء على المقدّس بسبب الافتقار إلى العلم بالشريعة وتمثّل جوهرها. وهذا يناقض حقيقة الشكّ عينه ويطعن في موجباته ويسلبه جدواه ومشرو عيّته، فالمشتغلون بالشريعة من خارج المؤسّسة الدينيّة ينقرون إلى أدوات الفهم والدراية بالأثار والإلمام بالمأثور ممّا يؤدّي بهم إلى انحراف تأويليّ أمثال "المعطّلة الجدد" وهم "ذكل العلمانيين والمتغرّبين والحداثيّين الذين أقحموا أنفسهم على الشريعة" 1131. لهذا كان اقتحام عالم النصوص بالشكّ والسؤال تفكيراً خارج منوال المؤسّسة الدينيّة ينطوي على رهانات سياسيّة وفكريّة مناوئة للشريعة والمؤمنين بها بقدر ما يظهر تهافت منهج الشكّ في بلوغ يقين تسكن العقول والضمائر إليه ما دامت للشكّ مقصديّات تطعن فيه وتقوّضه من الداخل على غرار تشكيك طه حسين في كثير من مسلّمات المعلوم من الدين ضرورة، فهو "بيث مجموعة من الأراء المنحرفة الإلحاديّة، فيطرح نظريّة الشكّ الفلسفيّ المعلوم من الدين ضرورة، فهو "بيثّ مجموعة من الأراء المنحرفة الإلحاديّة، فيطرح نظريّة الشكّ الفلسفيّ ويهدم عدداً من القيم والدعائم في الفكر الإسلاميّ 114.

<sup>111</sup> نفسه، ص ص 615-614.

<sup>112</sup> محمّد الحدّاد، حفريّات تأويليّة، ص 162.

<sup>113</sup> يوسف القرضاوي، دراسة في فقه مقاصد الشريعة، ص 40.

<sup>114</sup> أنور الجندي، محاكمة فكر طه حسين، ص 149.

خاتمة

للمؤسسة الدينيّة في المجتمعات الإسلاميّة مقام مكين تعزّز في سيرورتها التاريخيّة وتخطّى تعدّد المجالات والثقافات وتباين الأزمنة والأمكنة، فقد تلبّست بالضمائر واستقرّت في الذاكرة واستحوذت على النظام المؤسّسيّ المجتمعيّ وتملّكت بما لها من شرعيّة وقداسة المعرفة والسلطة معاً. ونشأت نخبة دينيّة أحكمت هيمنتها على النصّ وسيادتها على المعنى الشرعيّ، فأصبحوا "صنّاع المعرفة والمعتقدات والمعايير والقيم والأخلاق والإيديولوجيّات العموميّة "اللهرعيّ، فأصبحوا "صنّاع المعرفة والمعتقدات والمعايير إيديولوجيّة وتقمّصته جموع المؤمنين وتشرّبته وارتقت به إلى مقام البداهات الفطريّة المغروزة في الأجساد والعقول والمسلّمات اليقينيّة التي تتعالى على التاريخ في شكل أبنية نظريّة راسخة تخيّر لها الخطاب الدينيّ التراثيّ والمعاصر مفهوم المعلوم من الدين ضرورة بوصفه آليّة أصوليّة فعّالة في التبرير والتشريع تضمن التراثيّ والمعاصر مفهوم المعلوم من الدين ضرورة بوصفه آليّة أصوليّة فعّالة في التبرير والتشريع تضمن التفاف المؤمنين على كون مفهوميّ جمعيّ، وانشداد الراهن إلى الماضي بوساطة هذا الإجماع التاريخيّ القائم على "التفاكر الدينيّ" و"منعشات الذاكرة" التي "تصون التواصل بين اللحظة الراهنة والسنّة الاجتماعيّة منزلة تجارب الفرد ومختلف مجموعات المجتمع في سياق تاريخيّ يتعالى عليها كلّها" 116.

ولكنّ اليقينيّات أو المسلّمات أو نظام المعلوم من الدين على محوريّته في الأدبيّات الدينيّة التراثيّة والمعاصرة وتداوله في الخطاب الدينيّ يظلّ مرناً وملتبساً يجمع العقديّ والفقهيّ، ويؤالف بين شتّى النصوص وتفسير اتها، وير اوح بين الطقسيّ والقيميّ بما يجعله كتلة معرفيّة وثقافيّة هائلة تكشف رهانات الأرثوذكسيّة الإسلاميّة بتطويعها للمقدّس في إدارة اليوميّ. وهذا يجلّي نجاعة المرجع الدينيّ الذي 'نيودي وظيفة تبريريّة تُستخدم لتدعيم بنى فكريّة واجتماعيّة معيّنة '117. لذلك أسهمت آليّة المعلوم من الدين بالضرورة في إلجام كلّ تأويل مخالف وقراءة مناوئة، وعزّزت ثقافة الإيمان التسليميّ، وأخرست كلّ صوت يُنطق النصّ بدلالة مخالفة، وهيّأت حشوداً من المفاهيم لمقارعة هذا المروق المعرفيّ عن نظام الحقائق على غرار البدعة والمهوى والظنّ ونواقض الإيمان، وكأنّما ''خطاب اليقين والوثوق والإحكام يموّه الحقائق بقدر ما يحجب حقيقته أي آليّاته في التمويه والتضليل'1186.

وقد تحوّلت الدوكسا الإسلاميّة بمسلّماتها ويقينيّاتها وبداهاتها إلى عقيدة ذهنيّة وعمليّة تستبطن كتلة معرفيّة مشتركة أساسها حشود البداهات المتبادلة بين جموع المؤمنين ممّا يجعل هذه الدوكسا من "أدوات

<sup>115</sup> Van Dijk, Teun, Discourse and Power, p 32.

<sup>116</sup> بيتر برجر، القرص المقدّس، ص ص 79-80.

<sup>117</sup> محمّد طاع الله، التأصيل البياني لفقه الشريعة، ص 247.

<sup>118</sup> علىّ حرب، نقد النصّ، ص 22.



الإنتاج الرمزيّ "19" التي تمنح الحقائق سحراً اجتماعياً مخصوصاً وتكسبها مكانة اعتباريّة تعسّر التفكير الحرّ خارج منوالها التأويليّ. لهذا كانت التأويليّات المناوئة بوصفها استنطاقاً يأبى الاطمئنان وينفلت من المسلّمات ويقارع الحقائق الأرثوذكسيّة بتفهّم مضادّ يؤمن بأنّ للمعنى خيارات متعدّدة وللنصّ إمكانات تأويليّة لا حدّ لها. غير أنّ هذه الخطابات المضادّة كما تراها المؤسّسة الدينيّة انقلبت تأويلاً فاسداً وحكماً بالهوى وفتنة بالرأي الزائغ ينتهك الشريعة ويعبث بانتظام المؤمنين ويقوّض ثوابتهم الروحيّة والتاريخيّة. لذا كانت تأويليّات الخطاب المعاصر في عيون النخبة الدينيّة خطيئةً في حقّ المقدّس تنزع عمّن يشغّلها في الدين استحقاق الانتماء، وكبيرة تنمّ عن ضلالة في الإيمان. وهذا وجه من وجوه أزمة الخطاب الدينيّ الراهن الذي ضيّق مجال التفكير والتأويل واعتصم بتراث أرثوذكسيّ عمّق أزمته في التواصل مع جمهوره وأوقع المجتمعات المسلمة المعاصرة في اغتراب المعنى والممارسة والارتهان لأزمنة موهومة ما دامت تؤمن بأنّ "العودة إلى الأصل هي قمّة التجذّر في الحاضر "200".

<sup>119</sup> بيار بورديو، الرمز والسلطة، 54.

<sup>120</sup> محمّد الحدّاد، حفريّات تأويليّة، ص 172.

## قائمة المراجع

(دون اعتبار الألف واللام و"ابن" و"أبو")

الكتب

#### باللسان العربي

- الطعّان أحمد، العلمانيّون والقرآن الكريم: تاريخيّة النصّ، دار ابن حزم، الرياض، ط 1، 1428-2007.
- ـ أركون، محمّد، الفكر الأصوليّ واستحالة التأصيل: نحو تاريخ آخر للفكر الإسلاميّ، ترجمة: هاشم صالح، دار الساقى، بيروت، ط 1، 1999.
  - أركون محمد، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ت: هاشم صالح، دار الساقى، بيروت، ط 3، 1998.
- ـ برجر، بيتر، القرص المقدّس: عناصر نظريّة سوسيولوجيّة في الدين، تعريب: مجموعة من الأساتذة، مركز النشر الجامعيّ، تونس، 2003.
  - بورديو، بيار، الرمز والسلطة، ترجمة: عبد السلام بنعبد العالى، دار طوبقال للنشر، المغرب، ط 3، 2007.
    - جعيّط، هشام، تاريخيّة الدعوة المحمديّة في مكّة، دار الطليعة، بيروت، ط1، يناير 2007.
      - الجنديّ، أنور، محاكمة فكر طه حسين، دار الاعتصام، القاهرة، (د.ت).
    - الحدّاد، محمّد، حفريّات تأويليّة في الخطاب الإصلاحيّ العربيّ، دار الطليعة، بيروت، ط 1، فبراير 2002.
      - حرب، علي، نقد الحقيقة، المركز الثقافي العربي، بيروت الدار البيضاء، ط 1، 1993.
        - حرب، عليّ، نقد النصّ، المركز الثقافيّ العربيّ، الدار البيضاء- بيروت، ط 4، 2005.
          - حسين، طه، الشيخان، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2012.
          - الحكميّ، حافظ، معارج القبول، دار ابن الجوزيّ، الرياض، ط 3، محرّم 1426 هـ.
      - الخادميّ، نور الدين، الاجتهاد المقاصديّ، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلاميّة، قطر، 1426 هـ.
        - دارويش، صفوان، قواعد أصول الفقه وتطبيقاتها، دار العاصمة، الرياض، (د.ت).
      - الدميجي، صالح، موقف الليبيراليّة في البلاد العربيّة من محكمات الدين، البيان، الرياض، ط 1، 1433.
- ـ ذويب، حمّادي، مراجعة نقديّة للإجماع بين النظريّة والتطبيق، المركز العربيّ للأبحاث وسياسة الدراسات، قطر، ط1، بولبو 2013.
  - الأشقر سليمان، عمر، نظرات في أصول الفقه، دار النفائس، الأردن، ط 3، 2015.
  - الشافعيّ، محمّد، الرسالة، تحقيق: محمّد شاكر، مطبعة الحلبيّ، مصر، 1357 هـ/ 1938.
  - الشافعي، منى، التيّار العلمائي الحديث وموقفه من تفسير القرآن الكريم، دار البسر، القاهرة، 1429.
    - شحرور، محمّد، الكتاب والقرآن: قراءة معاصرة، دار المطبوعات للنشر، دمشق، ط 4، 1994.
    - الصاوي، صلاح، ما لا يسع المؤمن جهله، مجمّع فقهاء الشريعة بأمريكا، القاهرة، ط 1، 2006.

- ـ طاع الله، محمّد، التأصيل البيائي لفقه الشريعة وإشكاليّاته، كلّية الآداب والعلوم الإنسانيّة بالقيروان ومسكلياني للنشر، ط1، جوان 2008.
  - عبد اللطيف، عبد العزيز، نواقض الإيمان القوليّة والفعليّة، مدار الوطن، الرياض، ط 3، 1427 هـ.
    - العثيمين، محمّد بن صالح، فتاوى نور على الدرب، مؤسّسة العثيمين الخيريّة، الرياض، 1434 هـ.
- -العفّانيّ، سيّد، رياض الجنّة في الردّ على المدرسة العقليّة ومنكري السنّة، دار العفّاني، القاهرة، ط1، 1426-2006.
  - القرضاوي، يوسف، الإسلام والعلمانية وجهاً لوجه، مكتبة و هبة، القاهرة، (دبت).
  - القرضاوي، يوسف، خطابنا الإسلامي في عصر العولمة، دار الشروق، القاهرة، ط 1، -1434 2004.
    - القرضاوي، يوسف، دراسة في فقه مقاصد الشريعة، دار الشروق، القاهرة، ط 3، 2008.
      - القرضاوي، يوسف، في فقه الأولويّات، مكتبة وهبة، القاهرة، ط2، -1416 1996.
    - القرضاوي، يوسف، من فقه الدولة في الإسلام، دار الشروق، القاهرة، ط 3، 1432 هـ/ 2001 م.
  - ابن قيّم الجوزيّة، شمس الدين، أعلام الموقّعين عن ربّ العالمين، دار ابن الجوزيّ، الرياض، ط 1، 1423 هـ.
    - لوبون، غوستاف، سيكولوجية الجماهير، ترجمة: هاشم صالح، دار الساقى، لندن، ط 1، 1991.
      - بن مراد، محمّد الصالح، الحداد على امرأة الحدّاد، المطبعة التونسيّة، ط 1، 1350-1931.
        - المرداوي، علاء الدين، التحبير في أصول الفقه، مكتبة الرشد، الرياض، (د.ت).
    - الموسوعة الفقهيّة، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلاميّة، الكويت، دار ذات السلاسل، ط 2، 1983.
      - النوويّ، يحيى، روضة الطالبين وعمدة المفتين، المكتب الإسلاميّ، بيروت، ط 2، 1405.
- الوريمي، ناجية، في الائتلاف والاختلاف: ثنائية السائد والمهمّش في الفكر الإسلاميّ القديم، المؤسّسة العربيّة للتحديث الفكريّ، دمشق ـ بيروت، ط1، 2004.

## باللسان الأجنبي

- Berger, Peter and Luckmann, Thomas, the Social Construction of Reality: a Treatise in The Sociology of Knowledge, Penguin Books, England, 1966.
- Bourdieu, Pierre, Le Sens pratique, Edition Minuit, Paris, 1980.

Cohen, Anthony, the Symbolic Construction of Community, Routledge, New York, 2001

- Olson, Carl, Religious Studies: Key Concepts, Routledge, U.S.A- Canada, 2011.
- Ritzer, George, Encyclopedia of Social Theory, Sage Publications, New York, 2005.
- Scott, John, Conceptualising the Social World, C.U.P, U.S.A-U.K, 2011.
- Van Dijk, Teun, **Discourse and Power**, Palgrave MacMilan, New York, U.S.A, 2008.

Weiss, Gilbert and Wodak, Ruth, Critical Discourse Analysis: Theory and Interdisplinary, Palgrave MacMillan, New York and London, 2003.

Fairclough, Norman, Language and power, Longman Group Limited, U.K, 1989.

#### المقالات

## باللسان العربي

- التوبة، غازي، نقد كتاب الفتنة الكبرى، طه حسين في ميزان العلماء والأدباء، المكتب الإسلاميّ، بيروت، ط 1، -1403.
  - الشرفي، عبد المجيد، السلفيّة بين الأمس واليوم، لبنات، دار الجنوب للنشر، تونس، 1994.
  - الشرفيّ، عبد المجيد، المؤسّسة الدينيّة في الإسلام، لبنات، دار الجنوب للنشر، تونس، 1994.
  - قانصو، وجيه، النصّ الدينيّ ورهانات المعنى السياسيّ، قضايا إسلاميّة معاصرة، العدد -61 62، شتاء ربيع 2015.

MominounWithoutBorders

Mominoun You Tube

@ Mominoun\_sm

مهم المسلم المس

الرباط – أكدال. المملكة المغربية

ص ب : 10569

الماتف : 212 537 77 99 54

الفاكس : 27 88 77 73 537 +212

info@mominoun.com