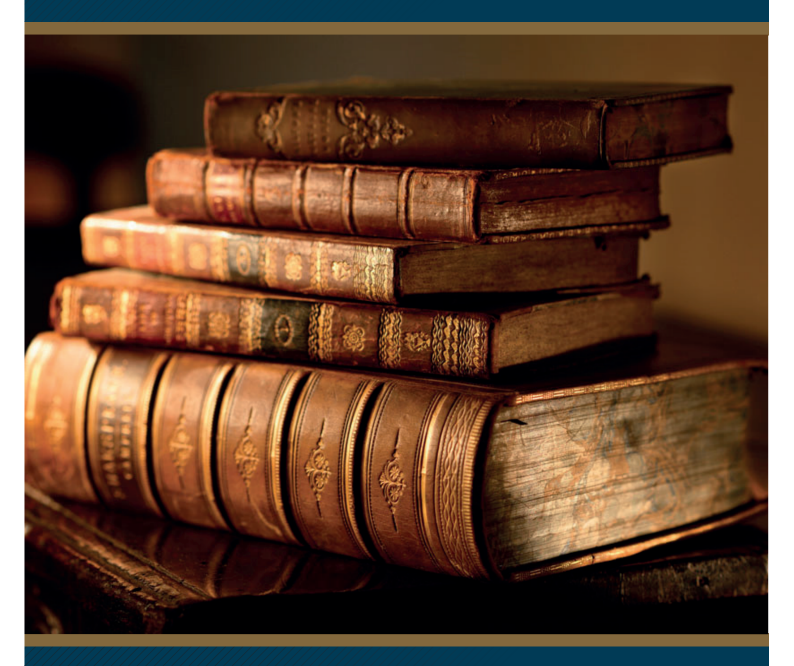
# مِن نقْدِ اللسْتشراقِ إلى «سُـوسْـيولوجيا اللِسْـللـرم» جدليّةُ الشّـريعَة واللجْتِماع في مَشْـروع «وَائِل حَلّاق»



**عبد السلام المنصوري** باحث مغربي مؤمني برا حدود Mominoun Without Zorders سراسات والأبرسات والأبرسات



## خلاصة البحث

ينطلقُ هذا البحثُ من محاولة تحديد مفهوم «سوسيولوجيا الإسلام» باعتباره حقلاً معرفيًا طارفاً، تتقاطعُ فيه مجموعة من التخصّصات المعرفيّة في دائرة العلوم الإنسانيّة، بقدر ما يستقلُ بموضوعه الخاص. ويهدفُ هذا الحقل البحثي أساساً إلى البحث عن الروابط المُفترضة بين الإسلام والحداثة، ردّاً على تصوّر نمطي عن الإسلام باعتباره يقفُ عائقاً وسدّاً أمام محاولات التحديث. وتجادلُ هذه السوسيولوجيا الوليدة ضدّ فرضيّات سائدة حول الإسلام، أنتجتها حقولٌ معرفيّة ثلاثة وهي: حقلُ الاستشراق القديم والحديث، وحقلُ المركزيّة الغربيّة، وعلمُ الاجتماع الكلاسيكي. ومن هذه الفرّضيّات الشائعة حول الإسلام: نظريّة الاستبداد الشرقي، والاستثناء الإسلامي في تقبل الحداثة، وغياب المُجتمع المدني في الإسلام... إلخ.

ثمّ يحاولُ هذا البحث أن يضعَ مَشْروع «وائل حلّق» ضمن أبحاث سوسيولوجيا الإسلام، باعتبار مشروعه يمثل ردّاً صريحاً مباشراً وغير مُباشر على معظم الفرضيّات الغربيّة عن الإسلام، وبصفة خاصّة عن الشريعة الإسلاميّة. ولقد أبان «وائل» بالتحليل الدقيق عن الوهم الكبير الذي تقع فيه الدراسات الغربيّة للإسلام، حين تطابق بين الشريعة والقانون. وأيضاً الوهم الأكبر الذي أشاعته عبر فرضيّة «سدّ باب الاجتهاد». وقد كشف «حلّق» عن الفعاليّة الاجتماعيّة الكبرى التي مارستها الشريعة في المجتمعات الإسلاميّة عبر الجغرافيا الكونيّة، وأيضاً عبر تاريخها الطويل، ورفع الغطاء عن الخصائص الحيويّة التي تتميّزُ بها الشريعة، بالقدر الذي جعل منها أداة ضبط اجتماعي هائلة، حكمتْ مختلف الأعراق والجنسيّات والثقافات، وأبانتْ عن مُرونة كبيرة في التعامل مع مختلف الظروف والمستجدّات.

إنّ الشريعة، كما كشف «وائل حلّق»، ليست قانوناً مُجرّداً يُطبّق على المجتمع من فوق، بل هي ممارسة خطابيّة (حسب المفهوم الشهير لفوكو)، تتغلغل في عمق النسيج الاجتماعي، وتتّجِد معه أفقيّاً وعموديّاً. والفقهاء أيضاً طبقة خرجت من رحم المجتمع، وحملتْ همومه وتطلعاته، وعبّرت عن رغباته وآماله. ممّا يجعل المجتمع والشريعة كلاً واحداً، ونسيجاً متوحّداً. ومن ثمّ فلا مجال لأيّة مقارنة بين الشريعة والقانون الحديث، وهي المقارنة التي أفرزت كمّاً وفيراً من الأخطاء والأوهام في الدراسات الغربيّة الحديثة للإسلام.



#### مقدّمة

يُشَكّلُ «سُوسْيُولوجيا الإسْلام» مَفهوماً حَديثاً في حَقْل الدّراسات الإسلاميّة، إذ لا يَتجاوزُ عُمرُهُ أربعَة عقودا، ويُنظر إليه باعتباره مجَالاً استراتيجيّاً جديداً من مَجالات البَحث في العُلوم الإنسانيّة، ويقعُ في تقاطع دقيق بين تنوُّع من التخصُّصات المَعْرفيّة: علم الاجتماع، التاريخ، الأنثروبولوجيا، الأديان المُقارنة، علم الاجتماع الديني... إلخ². غير أنّ هذا الوُجُودَ المُلتبَس لا يُخفي حقيقةً واضِحَة؛ وهي أنّنا إزاء حقل بحثيّ طارف ومُسْتقل، لا يأخُذُ مِنَ الحُقول المُجاورة إلّا ليُؤسّس مجالَهُ البَحْثيّ الخاصّ.

ويبدو أنّ إطلاقَ وصْف «المَنهج» على «سُوسْيُولوجيا الإسلام»، هو إطلاقٌ غيرُ دَقِيق، وأيضاً غيرُ حَصِيف؛ لأنّ الموضوع يتعلّقُ بحقْل بحثي أكثرَ ممّا يتعلّقُ بمَنهج أو أسلوب في الدّراسَة، إذ لا تخطئ العَيْنُ النّافذةُ والنّاقدةُ تلوينات مُختلفةً ومُتباينةً؛ ضمنَ نطاقِ هذه السُّوسْيُولوجيا الوَليدة، والحَديثة عهداً بالنّعْمَة (إذا صَحّ التّعْبير). كما أنّه لا يَجبُ الخَلط بين هذا المَجال البَحْثيّ الحديث، وبين درسِ السُّوسيولوجيا بصفة عامّة، أو سُوسيولوجيا الإسلام» تمّتْ صِياغتُها في سِياق ثقافيّ عامّة، أو سُوسيولوجيا الدّين بصفة خاصّة، لأنّ فكرة «سُوسْيُولوجيا الإسلام» تمّتْ صِياغتُها في سِياق ثقافيّ وتاريخيّ مُعَيّن، يبحثُ في الإسلام تحديداً دون باقي الأديان. ويحاولُ الإجَابة عن أسْئلة مُحَدّدة تتعلّقُ بعلاقة الإسلام بالحَداثة، ويرومُ أصالةً تفكيكَ بعض المَسْكوكات الجَاهزة في مجال الدّراسات الإسلاميّة الحديث، والذي ظلّ غالباً مُكبّلاً الني رسّخَها الحقلُ الاسْتشراقيُّ، أو التي طوّرَها حقلُ الدّراسات الإسلاميّة الحديث، والذي ظلّ غالباً مُكبّلاً بأغلال الفرضيّات الاسْتشراقيَّة الصّارمة.

كما يَسْعى حقلُ «سُوسْيُولوجيا الإسلام» إلى البحث عن الرّوابط المُفْترضة بين الدّين والمَدنيّة، وبيان كيْفَ أسْهمَ الإسلامُ في خلق مَدنيّة خاصّة به، (ليسَتْ بالضّرُورة شبيهة بمَدنيّة الغَرْب، التي يُصَارُ إلى اعْتبارها مِقياساً ومِعْياراً لباقي المَدنيّات). كما يرْصُدُ هذا الحَقلُ الدّراسيُّ التّحوُّلات التاريخيّة المِفْصليّة التي عرفتُها التّجْربة الإسلاميّة، ومن ثمّ: «التركيزُ على العلاقات الاجتماعيّة، وطريقُ إنتاجِها لوشائجَ ترابطيّة، وتكوينات مُؤسساتيّة». ومن جهة أخرى؛ يهدفُ هذا الحقلُ العلميُّ «إلى تيْسِير فهْمِ الإسلام كقُوّة طويلة الأمَد، توفّرُ رابطاً اجتماعيّاً، ثقافيًا، ولُحْمةً مُؤسسيّةً لتنوُّع من العَلاقات والترتيبات» أن المُراتيبات» أن المُحمّة المؤسسيّة لتنوُّع من العَلاقات والترتيبات» أن المُحمّة المؤسسيّة لتنوُّع من العَلاقات والترتيبات» أن المُحمّة المؤسسيّة لتنوُّع من العَلاقات والترتيبات» أن العَلاقات والترتيبات» أن العَلاقات والترتيبات أن العَلاقات والترتيبات أن العَلاقات والترتيبات المؤسسية المؤسسيّة لتنوُّع من العَلاقات والترتيبات المؤسسة المؤسسية المؤسسة المؤسسية المؤسسة المؤسسية المؤسسة الم

\_

<sup>1</sup> ـ غالباً ما يُؤرّخ لحقل «سوسيولوجيا الإسلام» بكتاب "برايان تيرنر": «فيبر والإسلام» الصادر سنة 1974، الذي حاول فيه تفكيك مقولات «ماكس فيبر» عن الإسلام، وقد ترجم الكتاب إلى العربيّة أبو بكر أحمد باقادر، وصدر بعنوان: «علم الاجتماع والإسلام: دراسة نقديّة لفكر ماكس فيبر»، عن دار القلم في طبعة أولى، كما صدر عن دار «جداول»، سنة (2013).

<sup>2</sup> ـ أرماندو سالفاتوري، «سوسيولوجيا الإسلام: المعرفة والسلطة والمدنيّة»، ترجمة: ربيع وهبه، الشبكة العربيّة للأبحاث والنشر، ط1، بيروت، (2017)، ص: 9.

<sup>3 -</sup> المرجع السابق، ص: 13.



وإذا كانَ لكُلَّ علم أو حَقْل بَحْتِي سُؤالٌ مركزيٌّ يسْعَى للإجابة عنه، فإنّ السؤالَ الأساسيّ في سُوسيولوجيا الإسلام هو علاقة الإسلام بالحداثة: هل فعلاً يقفُ الإسلامُ عائقاً أمام الحداثة، كما تذهبُ إلى ذلك مُعظم الدراسَات الاستشراقيّة والسُّوسيُولوجيّة في الغَرْب؟ أم أنّ عوائقَ الحداثةِ لا ترتدُّ بالضّرُورة للإسلام، بقدر ما تعُودُ إلى عواملَ تاريخيّة مُتضافرة؛ لعلّ الحَداثة الغربيّة إحداها؟ وقبل ذلك؛ هل الحَداثة ظاهرةُ كونيّة كما يُصِرُّ على ذلك سَدنة الحَداثة، أم أنّها ظاهرةُ خاصّة ومحليّة، قد تظهَرُ في أشكال وصُور مختلفة؟ ليسَتْ بالضرورة هي المُتعَارف عليْها في التقليد الغربي 4؟

تُحَاولُ «سُوسْيولوجيا الإسلام» الخُروجَ من عُنُق الزُّجَاجة، أي من الأطر التفسيريّة الشّائعة والمَقبُولة عند مُعظم الدّارسِين في علم الاجتِماع، وهي الأطرُ التي قرّرها العلماءُ الرّوادُ الكبارُ، واكتسبَتْ ما يُشْبهُ «الإجماع العلمي»، من قبيل: نظريّةُ الاسْتبداد الشّرْقي، والاسْتثناءُ الإسلاميُ في تقبُّل الحَداثة، وغيابُ المُجْتمع المَدني في الإسلام، ونمُوذجُ الإنتاج الآسْيوي، كما في تحليلات هيجل وماركس، ودينُ البَدُو المُحاربين عند فيبر... إلخ؛ لِتقترحَ تفسيرات جديدة أكثر تفَهُماً وإنصافاً لعلاقة الإسلام بالحداثة.

# أوّلاً: الولادةُ العَسِيرةُ لـ «سُوسْيولوجيا الإسْلام»

سَبقت الإشارة إلى أنّ «سُوسْيولوجيا الإسلام» هو حقلٌ معرفيٌ طارفٌ وحديث، والأعمالُ التأسيسِية فيه تكاد تُعَدُّ على الأصابع، ممّا يجعل من ولادة هذا الحقل المَعْرفيّ ولادةً عسيرةً، ويجعل من الباحث فيه أشْبه ما يكون بالمُغامر، أمام نُدْرة المَصادر، وقلّة المَوارد، وعدم وُضوح الطّريق. وبصفة خاصّة أمام حجم التحديات التي يُواجهها؛ وهو يقفُ أمامَ أصنام ثلاثة أخضعَت العلومَ الاجتماعيّة لِمَناهجها وفرضياتها، وهي: صنمُ الاسْتشراق، وصَنمُ المَركزيّة الغَربيّة، وصنمُ عِلم الاجتماع الكلاسيكيّ 5.

تبدأ قصّة هذه السُّوسيولوجيا بصدور كتابِ «براين تيرنر» الموسُوم بـ «فيبر والإسلام» سنة (1974)، والكتابُ في جَوْهره دراسَة نقديّة لفكر السُّوسيُولوجي الألماني الأشهر «ماكس فيبر»، وبصفة خاصّة تطبيقاته المُنحَازة ضدّ الدّين الإسلامي. وقد ظهرَ مُصْطلحُ «سُوسْيولوجيا الإسلام» لأوّل مرّة في هذا الكتاب حين برّرَ «تيرنر» انهمامَهُ بالموضوع إلى: «عدم توافر التراث العلميّ في مجال الدّراسَة السُّوسيُولوجيّة

<sup>4</sup> ـ غالبًا ما ترتبط فكرة مُحليّة الحداثة، ووجود «حداثات متعدّة» بتيارات الخطاب التقليدي الأصاليّ المدافع عن الهويّة، أو بعض التوجّهات في نظريّة الخطاب ما بعد الكولونيالي المفككة للهيمنة الغربيّة. في حين يدافع أنصار الحداثة ودعاة الغربنة عن كونيّة الحداثة وضرورة الانخراط في الحداثة العالميّة. وفي الفكر المغربي المعاصر تظهر هذه المقابلة صارخة بين فلسفة «العروي» وفلسفة «طه عبد الرحمن»، إذ يُصِرُّ الأوّل على كونيّة الحداثة، في حين يُفرّق الثاني بين «روح الحداثة» و «واقع الحداثة» ليؤكد على محليتها وتعدّدها، كما جادل في كتابه «روح الحداثة: المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلاميّة».

<sup>5</sup> ـ سنقف لاحقاً على تعريف «سوسيولوجيا الإسلام» حسب مبدأ النفي، أو الحدّ التمبيزي، أي باعتباره تجاوزاً لحقول معرفيّة ثلاثة.



للإسلام، ٥٠. كما أكَّد في موضع آخر أنّ هدف در استِهِ هو «تقديمُ تفسير لفيبر، وترتيبُ الحقائق المَشْهورة عن الإسلام داخل إطار نظري، قد يثيرُ الاهتمامَ بسُوسيُولوجيا التاريخ والمُجْتمع الإسلامي»7.

وفي سَنة (1995) نظّمتْ جامعَةُ «هُومْبولت» ببرلين حلقةً دراسيّةً بعنوان: «هل يمكنُ وجودُ سُوسْيولوجياللإسلام؟» وقد دعَت الجامِعَةُ للإشراف عليها و تأطير ها الأكاديميَّ الإيطاليَّ «أرماندُو سَلفاتوري» المُتخصّص في الموضوع، وصاحبَ كتاب ﴿﴿سُوسْيولوجِيا الإسلام: المَعرفةُ والسُّلطةُ والمَدَنيّةُ››.

وبعد هذا التاريخ بثلاث سنوات فقط أطلق ﴿جورج شْتَاوْتِ﴾ (صديق ﴿براين تيرنرِ﴾) حوليّةُ «سُوسيولوجيا الإسلام»، والتي استمر صدورُ ها إلى سنة (2008)، وقد شاركَ في تحرير ها الأكاديمي الإيطالي «أرماندو سلفاتوري» المُشار إليه سابقاً. وكانَ الهدَفُ من هذه الحَوْليّة ربْط السّياق السُّوسيُولوجي لدراسة الإسلام مع برنامج البحثِ الرئيس، الذي حاولَ علمُ الاجتماع عن طريقِه نزعَ صفةِ التبَعيّة، والفكاك من قبْضة الافتراضات الرائجة بين أوساط المُسْتشرقين بصفة خاصّة.

غير أنّ المُنْعطفَ الرّئيس في تاريخيّة سُوسْيولوجيا الإسلام تمثّلُ في عَقْد «الجَمْعيّةِ السُّوسيولوجيّة الألمانيّة» مُؤتمراً دوليّاً بعنوان: «سُوسْيولوجيا الإسلام: تأمُّلات، ومُراجعة، وإعادة توجيه»، في يونيو (2015). وقد عُقِدَ المُؤتمرُ بجامعة «الرور» في مدينة «بوخوم» الألمانيّة. وفي الخطاب الافتتاحيّ عرضَ «برايان تيرنر» حصاد أربعين سَنة من التطوُّر الذي اعترى هذا المجال وأعلن أنّ هذا الحقل البَحْثيّ وُلِدَ بالتَّوازي ونَقْد الاستشراق لكن بالاستقلال عنه 8. وقد شارك فيه «أرماندو سلفاتوري» بورقة بعُنوان: «سُوسْيُولوجيا الإسلام وصُغُودُ الصّين».

ومِنَ الكِتابات الحَديثة المُهمّة عن «سُوسْيولوجيا الإسلام» كتابُ الأكاديميّ الإيطاليّ «أرماندو سلفاتوري» الموسُوم بـ «سُوسيولوجيا الإسلام: المعرفة والسلطة والمدنيّة». وهو حَصِيلة تفاعُل طويل مع موضوع سُوسْيولوجيا الإسلام، منذ أطروحته للدكتوراه: «الإسلامُ والخطابُ السياسيُّ في الحَداثة» الصادرة سنة 1997. وقد صرّح في مُقدّمة كتابه المذكور بأنّ هذا الكتابَ هو جُزْءٌ أوّل من ثلاثيّة في الموضُوع، يَعْقِبُها الجزءُ الثاني بعنوان: «القانون والدولة والفضاء العام»، ثمّ الجزء الثالث بعنوان: «عبور القوميّات و تفاعل الثقافات و العولمة».

<sup>6</sup> ـ براين تيرنر، «علم الاجتماع والإسلام: دراسة نقديّة لفكر ماكس فيبر»، ترجمة: أبو بكر أحمد باقادر، جداول، ط1، (2013)، ص: 14.

<sup>7</sup> ـ المرجع نفسه، ص: 18.

<sup>8</sup> ـ هذه الجملة نعتبرها مفتاحيّة في التمييز بين «نقد الاستشراق» و «سوسيولوجيا الإسلام»، إذ خطاب نقد الاستشراق هو حصيلة حوار مستمر مع الخطابات الاستشراقيّة، يروم تعريتها وكشف زيفها، أمّا سوسيولوجيا الإسلام؛ فعلم مستقل، وإن ينطلق من رفض النظريّات الاستشراقيّة الأساسيّة، إلا أنّه يقدّم نظريّات مستقلة تقدّم بدائل كاملة. و هذا التمبيز هو الذي يوضح الفرق بين عمل «إدوارد سعيد» وبين عمل «وائل حلاق»، فالأوّل جعل مشروعه تقويض خطاب الاستشراق عبر ربطه بالمؤسّسة والسلطة، أمّا الثّاني فكان هدفه تقديم مداخل جديدة لسوسيولوجيا الشريعة الإسلاميّة نقيضة لما هي عليه في الجامعات الغربيّة.

## ثانياً: عَواملُ ظهُور «سُوسْيولوجيا الإسلام»

من خلال استقراء السّياق المَعرفي والتاريخي العام الذي ظهرَ فيه هذا الحقل البحثي الجديد، ومن خلال قراءة ما كُتُب حول المَوْضُوع، يمكنُ اسْتخلاصُ بعض العَوامل الثاوية وراء ولادة «سوسيولوجيا الإسلام» نعْرضُ بعْضَها:

- 1. نُدْرةُ الدّراسَات العِلميّة في حقل علم الاجتماع الدّيني خاصّة المرتبطة بالإسلام وتاريخِه. في مُقابل وَفْرة ملحوظة في هذه الدّراسَات، تتناولُ باقى الأديان، حتى الدّيانات القديمَة، والدّيانات البدائيّة والميّتة.
- 2. جُمُود النّماذج الصّارمَة لعلم الاجتِماع التّقليدِي، وقصورُها عن تفْسِير الظاهرة الإسْلاميّة في التّاريخ، خاصّة سُوسْيولوجيا «ماكس فيبر»، التي وجّهتْ مُعظمَ الدّراسَات الغَربيّة عن الإسْلام، بما انطوت عليه من عَداء وكراهيّة للإسْلام.
- 3. تطوُّرُ نظريّاتِ علم الاجْتماع في اتّجاه نقد الاحتكار الغَرْبيّ للحَداثة، وإطلاقيّة بعضِ النّظريّات في المَركزيّة الغَرب، وعبقريّة الغَرب، وديموقر اطيّة الغَرب، ونهاية التّاريخ بهيمنة الغرب.
- 4. إعادَةُ قراءةِ الأعمَال التأسيسيّة في علم الاجتماع قراءةً جديدةً تضَعُها في سِيَاقاتِها الفِكريّة والتاريخيّة، خاصّة أطروحات كارل ماركس وماكس فيبر وإميل دوركايم... إلخ.
- 5. تجاوُز خِطاب الاستشراق حولَ الإسلام، الذي عمِلَ على ترْسيخ بعض الفرضيّات المُعُرضَة والعنصريّة، وقد أشار «تيرنر» في ورقتِهِ الافتتاحيّة لمُؤتمَر «سُوسْيولوجيا الإسلام» إلى أنّ هذا الحقلَ البَحْثيّ وُلِدَ بالتّوازي ونَقْد الاسْتشراق لكن بالاسْتقلال عنه و.
- 6. تزايُدُ الحَاجةِ إلى فهم الإسلام في العَالم المُعَاصِر، خاصّة بعد أحداث 11 شتنبر، حيث مسّت الحاجة اللى فهم الإسلام والاقتراب منه، بدل مُناصَبتِهِ العَداء، وقد أشار «سَالفاتوري» إلى أنّ فرْع سُوسيُولوجيا الإسلام «تلقى دفعة كبيرة بعد أحداث 11 شتنبر، جنباً إلى جانب مجالات أكاديميّة أخرى تتعامل والإسلام من زاوية الحداثة» 10.
- 7. مساسُ الحَاجةِ إلى مقاربة الإسلام عِلْميّا بَعِيداً عن خطاب التسبيس، وما ترتب عنه من تجبيش

<sup>9</sup> ـ أرماندو سالفاتوري، «سوسيولوجيا الإسلام: المعرفة والسلطة والمدنيّة»، (م س)، ص: 11.

<sup>10 -</sup> المرجع نفسه، ص: 11.

واسْتقطاب عالميّ، ومُواجَهة العُنْف بالعُنف، وقد أشار «تيرْنر» في وَرقتِهِ الافتتاحيّة لمُؤتمَر سُوسْيولوجيا الإسلام إلى خُطورة «خطاب التسييس الذي يشكل تحدّياً خطيراً أمام مشروع سُوسْيولوجيا الإسلام»11.

# ثالثاً: «سُوسيُولوجيا الإسلام» بما هُوَ خِطابٌ مُتجَاوز

لا يمكنُ تحديدُ برنامج عمل حقل «سُوسْيُولوجيا الإسلام» إلَّا عبر تمييزهِ عن بعض الحُقول المَعرفيّة التي تصَدَّتْ للإسْلام بالدّرْس والتّحْليل، وأصدرتْ في حَقّهِ أحكاماً قاطعة وصارمَة، شكّلتْ «عوائق إبستمولوجيّة > في وجْهِ أيّ مُقاربات حَديثة أكثر موضوعيّة، وأكثر إنصافاً، وهي تحديداً: حقلُ الاستشراق، وحقلَ علم الاجتماع التقليدي، وخطابُ المَركزيّة الغَربيّة المِعْياريّة. ومن ثمّ فإنّ «سُوسيُولوجيا الإسلام» خِطابٌ مُتجَاوِز لهذه الخطابات الثلاثة وما أنتجَتْهُ في حَقْل الدّراسَات الإسلاميّة.

\* تجاوز عِلم الاجتِمَاع الكلاسيكيّ: لا شكّ أنّ ﴿ سُوسْيولوجيا الإسلام ›› كمجالِ بحثيّ مُسْتقلّ، هو فرعٌ من علم الاجتماع العام، ومن علم الاجتماع الدّيني. ولا شكّ أيضاً أنّ أحدَ سِمَاتِ علم الاجتماع الأساسيّة «نشأتُهُ فيما يتعلُّقُ بالحداثة، كانعكاس أكاديميّ لها وعليها، بما تحويهِ من عمليّات تأسيسيّة وتحويليّة... وربّما اعتمد فهمنا الحداثة أكبر اعتماد على فهم عُلماء الاجتماع، أكثر من اعتماده على عَمَلِ المُؤرّخين والفلاسِفة»12، بالقدْرِ الذي يسْمحُ لنا بالقول: إنّ علمَ الاجتمَاع هو المُؤرّخُ المُمْتازُ و الكفْءُ للحداثة بكلِّ تحوُّ لاتها.

غير أنّ علمَ الاجتماع استطاع بوساطة أعلامهِ الكبار صِيَاغَةَ نماذجَ تفسيريّة صلبة وصارمة، استطاعتْ تفسيرَ وتحليلَ الكثير من الظواهر المُرْتبطة بالحَداثة، خاصّة مع أعلام مِن قبيل: دور كايم وماركس، وبصفة خاصّة ماكس فيبر، هذه النماذجُ بقدر ما أغنَتْ علمَ الاجتماع بدراسات وتحليلات عميقة، فإنّها شكّلتْ أيضاً عقبَةَ إبستمولوجيّةً أمام فهم وتفسير ظواهرَ اجتماعيّة وفكريّة ظلّت عَصِيّةً على النّمذجة.

على رأس هذه الظواهر يأتي الإسلامُ الذي اعتُبِرَ وضْعُهُ قلقاً في علم الاجتمَاع التقليدي، وعلم مُقارنةِ الأديان على مُسْتويَيْن: نُدْرةُ الكِتابات 13 وضعْفُها من ناحية، وهو ما اعترف به كبارُ المُخْتصّين في الموضوع، إذ إنّ در اسَةَ الإسلام بأسلوب مُنسّق «يُمثّلُ مَيداناً مُهْمَلاً في علم الاجتماع والفينومينولوجيا وتاريخ الأديان...

<sup>11 -</sup> المرجع نفسه، ص: 11.

<sup>12</sup> ـ أرماندو سالفاتوري، «سوسيولوجيا الإسلام: المعرفة والسلطة والمدنيّة»، ترجمة: ربيع وهبه، الشبكة العربيّة للأبحاث والنشر، ط1، بيروت،

<sup>13</sup> ـ كتب «تيرنر» تعليلاً لذلك: «ولعل السبب في ذلك هو أنّ ماركس ودوركهايم لم يقدّما شيئًا يذكر عن الإسلام، بينما توفي فيبر قبل أن يختتم دراسته للاجتماع الديني، بدر اسة تفصيليّة عن الإسلام». انظر: براين تيرنر، «علم الاجتماع والإسلام: دراسة نقديّة لفكر ماكس فيبر»، ترجمة: أبو بكر أحمد باقادر، جداول، ط1، (2013)، ص: 23.



إذ يصْعُبُ أن نعْثُرَ على در اسات سُوسْيولوجيّة أساسيّة للإسْلام» 14. ومن جهةٍ أخرى؛ التّعامُلُ المُنحاز ضدّه، عبر إخضاعه قسراً لمعاييرِ الحَداثة، والنماذجِ التفسيريّة الأساسيّةِ في علم الاجتماع، بحيث يبدو ديناً بدائيّاً، وتقليديّاً، ومُمْتنعاً أمامَ التحديث 15.

وليْسَ مِنَ المصادفة في شيء أن ارتبَط ظهورُ «سوسيولوجيا الإسلام» بنقد فكر «ماكس فيبر»، إذ على الرّغم من ضعف حضُورِ الإسْلام في علم الاجتماع الفِيبريّ، إلّا أنّ أحكامَ «فيبر» حوْلَ الإسْلام هي أحكامٌ مُتسرّعةٌ وضعيفةٌ ومُشوّهةٌ كما بيّنَ بجدارةٍ «تيرنر»، الذي من خلال ردّهِ على «فيبر» ردّ على بعض كِبَار عُلمَاء الاجتماع مِمّنْ تقاطعَتْ معَهُم تحليلات هذا الأخير، مثل تحليلات «كارل ماركس». فقد بين «تيرنر» باقتدار أنّ «مفهوم السيْطرة الوراثيّة يُماثلُ من الناحيّة التصوُّريّة مفهوم المُجْتمَع الآسْيوي لدى ماركس».

وقد كشفَ «تيرنر» أنّ أفكارَ «ماكس فيبر» لا تخرُجُ عن الآراء العامّة التي كانتْ شائِعةً عن الإسْلام في القرنِ التّاسِع عشر، والمُرتبِطَةِ بشكل أو بآخر بالاختلافات الجَوْهريّة بين الغرب والشّرق. فآدم سميث في كتابه «شروة الأمم»، وجيمس ميل في كتابه «تاريخ الهند البريطانيّة»، وجون ستيوارت ميل في كتابه «أسس الاقتصاد السياسي»، كانوا يعتقدون بوجود فرق شاسع بين أوربّا الإقطاعيّة والاستبداد الشرقي<sup>17</sup>، وأنّ هذا الأخير قد مَهّد لظهُور اقتصاديّة جامِدة، قاتلتْ نمُوّ الرّأسْمَاليّة.

\* تجاوُز خِطاب الاستشراق: أشار «براين تيرنر» في مُحَاضرته الافتتاحيّة لمؤتمر «سوسيولوجيا الإسلام» سنة (2015) إلى أنّ هذا المجالَ الدّراسي وُلد في السّبعينات بالتوازي ونقد الاستشراق ولكن باستقلال عنه، وتلقى دفعة كبيرة مع أحداث 11 شتنبر جنباً إلى جنب مع مجالات أكاديميّة أخرى تهتم بدراسة الإسلام<sup>18</sup>.

وبعد صُدُور كتابه «فيبر والإسلام»؛ تأكّدت العَلاقة الوطيدة بين نقْد الاستشراق وبين سُوسْيولوجيا الإسلام، إذ نجد «تيرنر» أثناءَ ردّه على طروحات «ماكس فيبر»، يُجادِلُ ضدّ طُروحَات كِبَار المُسْتشرقين

<sup>14</sup> ـ براين تيرنر، «علم الاجتماع والإسلام: دراسة نقديّة لفكر ماكس فيبر»، (مس)، ص: 23.

<sup>15</sup> ـ من الكتابات المهمّة التي سعت إلى تحدّي الافتراض الشائع في العلوم الاجتماعيّة، القائل: إنّ «السياسات الدينيّة ونموّ الليبراليّة الديموقراطيّة أمران متعارضان»، عبر تحليل التجربة الإسلاميّة الحديثة ذاتها. كتاب نادر هاشمي «الإسلام والعلمانيّة والديموقراطيّة الليبراليّة: نحو نظريّة ديموقراطيّة للمجتمعات المسلمة». وقد ترجمه إلى العربيّة أسامة غاوجي، وصدر عن الشبكة العربيّة للأبحاث والنشر، ط1، سنة 2017.

<sup>16</sup> ـ المرجع نفسه، ص: 35.

<sup>17</sup> ـ راجع رد ممتاز على نظريّة «الاستبداد الشرقي» عند وائل حلاق في كتابه «الدولة المستحيلة»، ترجمة: عمرو عثمان، المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، ط1، 2014 ص: 134.

<sup>18</sup> ـ أرماندو سالفاتوري، «سوسيولوجيا الإسلام: المعرفة والسلطة والمدنيّة»، (م س)، ص: 11.



من قبيل: جولدزيهر وواط ورودنسون، في تقريرهم لأحكام عامّة عُنْصريّة، أو على الأقلّ سَطْحيّة مُتسَرّعة ضدّ الإسلام.

وبالنظر إلى الدور الكبير الذي لعبه الاستشراق التقليدي في توجيه البحث في حقل الدراسات الإسلامية، يمكن القول إنّ مهمّة سوسيولوجيا الإسلام الأساسيّة كانت تفكيك مقولات الاستشراق واقتراح أطر تفسيريّة جديدة وتوجيه حقل البحث في الإسلام بتوجيه مركبه إلى بحار ومحيطات جديدة لم يصلها الاستشراق.

\* تجاوُر المركزية الغربية: من الأسئلة الأساسية التي يحاول أن يُجيبَ عنها حقل «سُوسيُولوجيا الإسلام» سؤال الإسلام والحداثة، أي: هل يقف الإسلام عانقاً أمام التحديث؟ وهو السُّؤال الذي أنتجَ ما عُرِفَ بالاسْتثناء الإسلامي، أي أنّ الإسلام، كونه ديناً، هو بطبيعتِه مُقاوم لأنماط التحديث رافضٌ للحداثة. وبطبيعة الحال تنطوي نظرية الاستثناء هاته على فرضية مُضْمَرة، وهي معيارية الحَداثة الغربية في الحكم على أية تجربة مختلفة. ومن هنا فإنّ من الأدوار الأساسِية لسُوسيولوجيا الإسلام تفكيك المركزية الغربية، وتقديم دراسة علمية تَفَهُّمِيّة تحاول فهم وتفسير التجربة الإسلاميّة في سياقاتها التاريخيّة والاجتماعية الخاصّة. ولعلّ علم الاجتماع من بين فروع العلوم الإنسانيّة مَن كان مؤهلاً وقادراً على «التشكيك فيما يُفْترضُ أنّه احتكارٌ غربيٌّ لتعريفِ الحداثةِ وإدارتها» 19.

## رابعاً: وائل حلَّاق؛ من نقد الاستشراق إلى سوسيولوجيا الشريعة

يقومُ المشروعُ الفكري لـ «وائل حلّق» على إعادة قراءة الشّريعة والفقه الإسلامي، على ضوء المُمارسَة الاجتماعيّة والتطوُّرات التاريخيّة التي عرفها الإسلامُ في مُختَلف تعيناته التاريخيّة. ويمكنُ أن أسْتبقَ الأحداث؛ وأعلن أنّ مشروعهُ واحدٌ من أرقى النماذج التي قرأتُ سُوسيولوجيا الإسْلام بكفاءة واقتِدَار. كما أنّ مشروعه يقف في مواجهة الأصنام الثلاثة المشار إليها سابقاً: صنم الاسْتشراق، وصنم علم الاجتماع التقليديّ، وصنم المركزيّة الغَربيّة.

## - لا يمكنُ غَلْقُ باب الاجْتهاد إلّا بإيقاف الديناميّة الاجتماعيّة

في نهاية السّبْعِينات من القرن العشرين كان «وائل حلّاق» في جامعة كولومبيا بالولايات المُتّحدة الأمريكيّة، يبحث له عن طريق بحثيّ جديد، في خِضمّ هَيْمنة مُطلقة للأطر المَعْرفيّة المُعْلقة التي كرّسَها الاستشراقُ التّقليديُّ، خاصّة فيما يتعَلّقُ بالعُلوم الإسْلامِيّة وعلى رأسها الشّريعة، فقد كانتْ أسِيرة الأحكام الصّارمة التي أصدرَها في حَقّها علماءُ الاستشراق، وكاهِنُهم الأكبر «جوزيف شاخت». ومِن هَذه الأحكام

<sup>19</sup> ـ المرجع نفسه، ص: 17.



والمُعتقدات «التي كانتْ مُتغلغِلةً في الكتاباتِ الغربيّة، ومنها كتابُ «شاخْت»، أنّ الشّريعة جامِدةٌ ومُتحجّرة، وأنّ مردّ ذلك إلى ظاهرة عُبّر عنها بعبَارة «انسْدَاد باب الاجتهاد»»،20.

لم يطْمئن «وائل حَلّق» إلى هَذه الدّعوى العَريضة والخَطيرة، فطرحَ تسَاؤُلات عَمِيقةً كفيلةً بنَسْف هذه الفِكرة الفَطِيرة من أسَاسِها: «إنْ كانَ بابُ الاجتهادِ قد انْسَدّ، فكيف نجحَ المُسْلِمون إذن في العَيْش في ظلّ حُكْم الشّريعة طوال قرونٍ كثيرة جداً، بعد حُدُوث ذلك الانسدادِ المَزعُوم؟ وإن كان بابُ الاجتهاد قد انسَدّ، فلِمَ انسَدّ؛ ومَنْ سَدّهُ؟ وكيف سَوّغ الفُقَهاء والأصوليّون ذلك الانسداد؟» أ2. إنّ سُؤالَ: كيف نجحَ المُسْلِمون إذن في العَيْش في ظلّ حُكْم الشّريعة طوال قرون كثيرة جداً، يضَعُنا في قلْب سُوسْيُولوجيا الإسلام، وتحديداً سوسيُولوجيا الشّريعة أي البحث في الوظائف والأدْوار الاجتماعيّة التي مارَسْتها الشّريعة تاريخيّا، وبصفة أخصّ: الآليّات التي اعتمَدَتْها الشّريعة لِمواجهة الانعطافات الكبرى، والأزمَات العَظيمَة التي عرفتها الشّعوبُ الإسْلاميّة في الأزمِنَة الحَديثة.

## - الشّريعةِ تُشكّل الوَضْع البَشري في الإسلام

إنّ الحديثَ عن «سُوسْيُولوجيا الشَّريعة» هو المُعادِل المَوضوعيّ للحديث عن «سُوسْيُولوجيا الإسلام» في المَشرُوع الفكري لـ «وائل حلّق». فالشَّريعةُ ليست فرعاً من فروع الفكر الإسْلاميّ مثل التصَوُّف أو الفَلْسفَة أو علم الكلام، بل هي قِوامُ الإسْلام وعِمَادُه، وجَوهرُه ولبابُه، إذ تُغطّي جميعَ مظاهر الوَضْع الإنسانيّ بالنّسْبة إلى الفَرْد المُسْلِم، فهي نمطٌ عامٌّ للحياة الإسلاميّة، وقانونٌ شاملٌ يُنظّم الحياة الفرديّة والجماعيّة للمُسْلِمِين، فهي تتَغلغلُ في النّسِيج الاجتماعيّ بكلّ مَظاهرِه وتلويناتِه: «إنّ الشريعة قد مثلّتْ في الأصل مُركّباً معقداً من العلاقات الاجتماعيّة، والاقتصاديّة، والثقافيّة، والأخلاقيّة. مُركّباً يخْترقُ البنية الإبستمُولوجيّة للنّظامَيْن الاجتماعيّ والسّياسيّ»<sup>22</sup>. هذا الوضعُ هو الذي جعل الحضارة الإسلاميّة تصْطبغُ بالحدى بالصّبْغة الفِقهيّة، وكما سَجّلَ بحقّ ناقدُ العَقل العَربيّ: «إذا جاز لنا أن نُسمّي الحضارة الإسلاميّة بإحدى منتجاتها؛ فإنّه سيكون علينا أن نقول عنها: إنّها حضارة فقه»<sup>23</sup>.

وكان المُسْتشرقُ الألمانيُّ الكبيرُ «جوزيف شاخت» قد تنبّه إلى مركزيّة الشريعة والفِقْه بالقِيَاس إلى الدّين الإسْلاميّ ككل، فكتبَ يقولُ: «إنّ الفِقْهَ الإسْلاميّ هو خلاصةُ الفِكر الإسلاميّ، وأهمّ أنمُوذج تتجلّى

<sup>20</sup> ـ وائل حلاق، «الشريعة: النظريّة والممارسة والتحوّلات»، ترجمه وقدّم له: كيان أحمد حازم يحيى، دار المدار الإسلامي، ط1، 2018 ص: 12.

<sup>21</sup> ـ المرجع نفسه، ص: 13.

<sup>22 -</sup> وائل حلاق، «ما هي الشريعة»، ترجمة: طاهرة عامر وطارق عثمان، مركز نماء للبحوث والدراسات، ط1، 2016، ص: 28.

<sup>23</sup> ـ محمّد عابد الجابري، «تكوين العقل العربي»، مركز دراسات الوحدة العربيّة، ط 11، 2011، ص: 96.



من خلالِه طريق حياة المُسْلِمين، وهو جَوْهرُ الإسْلام ولبُّه... فقد طبعَتْ آراءُ الفِقْهِ الإسلاميّ بِعُمْقٍ حياة المُسْلمين كلها، والأدَبَ العَربيّ، ومَناهجَ التّعليم العَربيّة والإسلاميّة، وَغدا من المُسْتحِيل فهْمُ الإسلام دون فهم الفقه الإسلامي»<sup>24</sup>.

يَتَقَقُ ﴿ وَائلَ حَلَّق ﴾ معَ ما يُقرّرُه ﴿ جُوزيف شاخْت ﴾ في هذه الهَيْمنة للشّريعة، ثمّ يكتُبُ قائِلاً: ﴿ ويمكنُ الإضافةُ أنّ القانونَ / الفقه لا يُعَرّفُ فقط طريقةَ حياةِ المُسْلم، ولكن يُعَرّفُ أيضاً ثقافةَ عمُومِ المُسْلمين ونفسيّاتهم منذ أربعةَ عشرَ قرناً. فالفقه الإسلاميّ حكمَ طريقةَ حياة المُسْلم حرفيّاً وأدارَها في كلّ التّفاصيل، بدءاً من الحكومة السّياسيّة حتى بَيْع العقار، ومن الصيّد إلى آداب الأكل، ومِن العَلاقات الجِنْسيّة إلى العبادة وأداء الصّلوات... باخْتِصار إنّهُ يُقرّرُ كيف يَرَوْنَ أنفُسَهُم والعالمَ مِن حولهم ﴾ 25.

مِن هذا المُنطلق يُدرك «وائل حلّق» بعُمق وفطانة بالغَيْن كيف أنّ تشويه الشّريعة وإساءة قراءتِها في الخطاب الاستشراقي يعني باللزوم والضّرورة تشْويه الإسلام، وهو ما حدث فعلاً، فقد انتقلت عمَليّة مُهاجَمة الإسلام واختزالِه في أحكام فقهيّة مُحدّدة؛ تخصُّ الحُدودَ أو وضْعَ المرأة... إلخ من خطاب الاستشراق الأكاديمي المُغلّف بالعِلميّة إلى وسَائلِ الإعلام وقنوات الحوار، ممّا كان له أخطر الآثار على علاقة المُسْلمِين بالغرب.

#### - اجتماعية الشريعة وتجريدية القانون

يتحدّثُ «وائل حلّق» في دراسة عميقة بعنوان: «ما هي الشريعة؟»<sup>26</sup> عن مُشْكلة التّمْثيل اللّسَاني، أو ما اصْطلحَ عليه «نيتشه»: تقتينُ اللغة. «فلكي تتحوّلَ الكلمَةُ إلى مفهوم؛ عليها أن تُوَفّقَ بين ما لا يُحْصَى من الحَالات التي قد تتشابه بقدر أو بآخر بَيْنَها، ولكنّها قطعاً حالاتٌ غيرَ مُتطابِقة»<sup>27</sup>. هذا التقنينُ اللغويُ يرْقى إلى أن يكونَ «تقْنيناً للحقيقة». وبالنسبة إلى مفهوم الشريعة يُعاني من هذا الوَضْع بشَكْل مُضاعَف، إنّنا نقفُ شِبْهَ عاجزين أمام هذا الامتدادِ الشّاسِع للشّريعة الإسلاميّة ولتاريخها، ذلك لأنّ: «لُغَتَنا لا تُسْعِفُنا في مسَاعِينا لإخراج وَصْف لهذا التاريخ، الذي أفْصَحَ عن نفْسِه مَفاهيميّا، وإبستمولوجيّاً، وأخلاقيّاً، واجتماعيّاً،

\_

<sup>24 -</sup> جوزيف شاخت، «مدخل إلى الفقه الإسلامي»، ترجمة وتقديم: حمادي ذويب، مراجعة: عبد المجيد الشرفي، دار المدار الإسلامي، ط1، 2018، ص: 11.

<sup>25 -</sup> وائل حلاق، «غضبة مسلم والقانون الإسلامي»، مقال ضمن كتاب «دراسات في الفقه الإسلامي: وائل حَلاق ومجادلوه = وائل حلاق وديفيد باورز»، ترجمة وتنسيق: أبو بكر باقادر، مركز نماء للبحوث والدراسات، ط 1، 2016 ص: 27.

<sup>26 -</sup> الدراسة نشرها «وائل حلاق» في الولايات المتحدة الأمريكية ضمن «حوليّة القانون الإسلامي والشرق أوسطي» المجلد 12 العدد 1 سنة 2005، وقد ترجمها كلٌّ من: طاهرة عامر، وطارق عثمان، ونشراها بالعنوان نفسه في كتاب مستقل في حوالي 100 صفحة، صدر عن دار نماء للبحوث والدراسات، ط 1/ 2016.

<sup>27</sup> ـ وائل حلاق، «ما هي الشريعة»، (م س)، ص: 14.



وثقافيًا، ومُؤسّساتيًا، عبر طُرق ووسائلَ تختلفُ كليّةً عن تلك الثقافات الماديّة والمثاليّة التي أنتجَت الحداثة ومَعْر فتها اللسانيّة الغَربيّة 38.

هذا الوضْعُ اللَّغويّ القلق انعكس على وضع المُقابل اللغويّ للشّريعة في الفِكر الحَداثيّ، إذ لا توجَدُ كلمةٌ تعادِلُ مفهومَ الشّريعة من حيثُ الدلالةُ. فالتصَوُّر الحداثيُّ للشّريعَة يتعامَلُ معها بوَصْفِها قانوناً، وكلمة «قانون» بمَدلولها الحداثي تشْتملُ على معَانٍ وأحكام لا تتوافقُ على الإطْلاق مع دلالة الشّريعَة. ومن ثمّ كانتْ «مُهِمّةُ حَلَّق الأساسيّة في هذه الدراسة تتمثّلُ في تحرير مفهُوم الشّريعة من قبضَة الإبستمولوجيا الاسْتشراقيّة، بإقامَةِ جدارِ عازلٍ بين مفهُوم الشّريعةِ ومفهُوم القانون الحَديث»<sup>29</sup>.

إنّ المُقابَلة بين الشَّريعة والقانون الحَديث لهي أولى آفات الخِطاب الاستشراقي في قراءة الشَّريعة، ترتبَتْ عليها نتائجُ خَطيرة، فعندما قامتْ أوربّا على مدار قرن أو أكثر بالنّظر في شأن الشَّريعة: «وجَدتْها مُخيّبةً للآمال، ومُحْبطةً تماماً، إذ لم تَجِدْها تُضَاهِي أيّة نُسْخةٍ من القانون الأوربيّ، وإنّما وجَدتْها عديمة الفاعليّة، وعديمة الكفاءة، بل ومُفتقرة للأهليّة أساساً»30. ومن ثمّ كان الدّورُ المِحْوريّ لـ«وائل حلّق» هو الكشفُ تحديداً عن كفاءة الشّريعة وفاعليّتِها الاجتماعيّة وقدرتِها الهائلة على الضّبْط.

#### - أخلاقية الشريعة ودهرانية القوانين

يُعَدُّ الفصْلُ بين القانونيّ والأخْلاقيّ سِمَةَ القانون الحَديث، بينما الشّريعةُ طوال تاريخِها لم تعرف هذا الفصْلُ مُطلقاً، فهي لا تُمَيّزُ بين القانونيّ والأخلاقيّ. إنّ عدمَ التّمْييز هذا يتحوّل في الدراسات الغَربيّة الحَداثيّة إلى إدانة صريحة في حقّ أيّ قانون نتحدّثُ عنه: «وِفْقاً لِمُنطلقاتِنا البرادايميّة والمِعْياريّة، يتمُّ اعتبارُ ذلك القانون شيئاً مُناقِضاً لما نَعْتبرُهُ مَثلَنا الأعلى التّشْريعيّ، الذي يجبُ أن تكونَ عليه جميعُ القوانين» 31.

يُوجّهُ «حلّق» نقداً قويّاً لهذا التّخليل المعياري، مُؤكّداً أنّ ما يَعتبرُهُ هذا التّخليل نُقْطةَ ضعف خطيرة، يُؤجّهُ «حلّق» نقطة قوّة جَديرة: «إنّ فشلَ الشّريعة المَزعُوم في التّمْبيز بين الأخلاقيّ والقانونيّ كان أدْنى أدْوارِه أنّه قد عزّز من كفاءة الشّريعة، وزوّدَها بأساليبَ حُكميّة ذات مُرتكز جمَاعيّ، ومُتغلغلة في المجتمع، ومُتجِهة من قاعدته إلى قِمتِه، أساليبَ قد جعلتِ الشّريعة أهلاً لضَرْبٍ لافتٍ من الانْصِياع الطّوعي، ومن ثمّ جَعَلتُها أقلّ إكراهاً من أيّة كنيسَةٍ أو أيّ قانون إمبرياليّ أنتجَتُهُ أوربّا»32.

<sup>28 -</sup> المرجع نفسه، ص: 14.

<sup>29</sup> ـ طارق عثمان، مقدّمة ترجمته لكتاب وائل حلاق «ما هي الشريعة؟»، مركز نماء للبحوث والدراسات، ط1، 2016، ص: 8.

<sup>30</sup> ـ وائل حلاق، «ما هي الشريعة»، ص: 15

<sup>31 -</sup> المرجع نفسه، ص: 16.

<sup>32 -</sup> المرجع نفسه، ص: 17



إنّ الجانبَ الأخْلاقيّ في فلسفة التّشْريع هو ما يَتمُّ تجاهُلُه بإصْرار في الدّراسَات الحَديثة للقانون، فالقانون يقومُ على الإكراه، والزّجْر، والحقّ في احتكار العقاب، أمّا الشّريعة فتقومُ على الحُرّيّة والانْصِياع الطّوْعي، والمُشاركة في الضّبْط الاجتماعيّ، انطلاقاً من مَبدأ الواجب الأخْلاقي: «إنّ قانونَ الدّوْلة الحَديثة مَحكومٌ بمبدأيُ المُراقبَة والعقاب، لذا فهو يَفْتقِرُ مُقارَنة بأنْماطِ التّشْريع في الإسلام لعامل الواجب الأخلاقيّ الحَاسِم»33.

## - الأسس الاجتماعية والأخلاقية للشريعة

يُقدّمُ «حلّق» تحليلاً مُعمّقاً في سُوسْيُولوجيا الشّريعة، مُبيّناً الأسُسَ الاجتماعيّة والأخلاقيّة التي تنهضُ عليها، بوصْفِها مُمارسَة خَطابيّة بين دفّتيْ مُدوّنة عليها، بوصْفِها مُمارسَة خَطابيّة بين دفّتيْ مُدوّنة وانونيّة: «فبعدما كانت الشّريعةُ بمثابة مَنظومة حياتيّة وثقافيّة، تمّ اختزالُها في مُدوّنة لا تمثلُ فقط الفرْقَ بين صُورتِها ما قبلَ الحديثةِ كبنية عُضُويّة وهذه الصُّورة المُقنّنة، وإنّما هي أيضاً تُقْحِمُ نفسَها بوصفها نصّاً قانونيّاً في سِياسات لم تَخْبُرُها أبداً الصُّورة ما قبلَ الحديثة» 35.

إنّ الشّريعة أبعد ما تكون عن القانُون الشّكْلي الجامد، بل هي تقعُ في القلْب من الحَركة الاجتماعيّة في الشّريعة أبعد ما تكون عن القانُون الشّكْلي الجامد، بل هي تقعُ في القُلب من الشريعة، إذ «مثلتْ في المُجتمعات المسلمة، فلا يمكنُ تحليلُ أيّ ظاهرة من الظواهر الاجتماعيّة، والثقافيّة، والأخلاقيّة، يخترقُ البنْية في الأصل مُركّباً مُعقّداً من العلاقات الاجتماعيّة، والاقتصاديّة، والثقافيّة، والأخلاقيّة، يخترقُ البنْية الإبستمولوجيّة للنظامَيْن الاجتماعيّ والسّياسِي، مُمارسَة خطابيّة تقاطعتْ فيها هذه العلاقات، وتفاعلتْ فيما بينها بطُرق لا حَصْرَ لها \$30.

من خلال اسْتقراء مُجْمَل ما كتبَهُ «وائِل حلّاق» في هذا الموضُوع، يمكنُ أن نُحَدّدَ الأسُسَ الاجتماعيّة والأخلاقيّة للشّريعة، من خلال العناوين الآتية، وغالباً ما يقاربُها «حلّاق» انطلاقاً من عمليّة مُقارنة علنيّة أو مُضْمَرة بالقانون الحديث.

\* الشّريعة ضدّ النّخبوية: تمْتازُ الشّريعة بكوْنِها ضدّ النخبويّة، بل كانتْ أكثر المَعارِف ديموقراطيّة في الثقافة الإسلاميّة، فهي قد نبعَتْ وترعرعَتْ في قلب النّظام الاجتماعيّ، الذي أتتْ تخْدِمَهُ في المَقام

<sup>33 -</sup> المرجع نفسه، ص: 18.

<sup>34 -</sup> مفهوم مركزي عند «ميشيل فوكو»، يُعرّفهُ بكونه مجموعة من القواعد الموضوعيّة والتاريخيّة المعينة والمحدّدة دوماً في الزمان والمكان، وفي نطاق اجتماعي واقتصادي وجغرافي معيّن، وتحدّد إنتاج هذا الخطاب.

<sup>35</sup> ـ وائل حلاق، «ما هي الشريعة»، ص: 27.

<sup>36 -</sup> المرجع نفسه، ص: 28.



الأوّل: «فقط في تجَلّيها النُّصُوصيّ النّقْني كانتْ نُخْبويّة، ولا شيْءَ مِنْها تقريباً كانَ نُخْبويّاً »37. فقد كانَ علماءُ الشَّريعة قادمِين من مُخْتلف طبقات المجتمع، بل غالباً ما مثلوا أكثر فئاتِهِ هامشيَّة، ومن ثمّ كانوا أقدرَ فهْماً و إنْصَاتاً للنّبْض الاجتماعيّ38.

\* الشريعة والفضاء العام: كان علماء الشّريعة يُمارسون وظيفَتَهُم الشّرعيّة ضمن الفضاءات العُموميّة والشُّعْبيّة، فمَجْلسُ القاضي، كما هي حَلقةُ العالِم، ومَجْلسُ المُفتى، كلها كانتْ تنْعقدُ في سَاحات المسَاجد، أو في الأسواق، أو في بُيوت خاصّة: «فالمَعْرفةُ الشّرعيّةُ كانتْ مُنْتشرةً في نطاق النّظام الاجتماعيّ كلّه بدرجة يصْعُبُ المَزيدُ عليها 39٪ ممّا يُنْتِجُ ضَرْباً من المُشاركة والتّفاعليّة بين ألو إن الطّيف الاجتماعيّ وبين عُلماء الشريعة، الذين يبدو دَوْرُهُم أقربَ إلى دَوْر المُجْتمع المَدني الحديث منه إلى دَوْر الدّولة.

\* الشَّريعَة وديموقراطيّة المَعْرفة القانونيّة: لم تكنْ هناك هُوّة بين المَحْكمَة كمُؤسّسة قانونيّة وبين المُتقاضِين، والفضلُ في ذلك لا يعودُ إلى عُلمَاء الشّريعة فقط، بل إلى المُتقاضِين أنفُسِهم: «فعَلى النّقيض من المُجْتمَع الحَديث، حيث الأفرادُ بطرُق شتّى في مَبْعدةِ عن المجَال القانونيّ، كان المُجْتمعُ المُسْلمُ التقليديُّ مُنْغمِساً في منظومةِ القِيم التشريعيّة القانونيّة التي أرْسَتْها الشّريعَة بقدْر ما كانتِ المَحْكمةُ بدَوْرها مُنْغمسة في الفضَاء الأخلاقي للمُجْتمع»<sup>40</sup>. إنّ عُمُومَ المُسْلمينَ كان لديهم الحدّ الأدْني من المَعْرفة بالشّريعة، بالقدْر الذي يُحَدّدُ مدَى اسْتجابَتِهم الطوعيّة لأحكامها. عكس المُواطن الحديث الذي يقعُ ضحيّةَ جَهْلهِ التامّ بالقانون، حين يجدُ نفْسَهُ تائهاً بين مؤسّسات وتخصُّصات لا يفْقهُ في آليّات عملها شيئاً، ممّا يجعلهُ عُرْضةً للخداع و التدليس<sup>41</sup>.

\* التَنْظيمُ الذاتي للشّريعة: عاشَ الكثيرُ منَ المُجْتمعَات الإسلاميّة في مَحطّات تاريخيّة حاسمَة، خارجَ مظلّة الدّوْلة، في ضَرْب من الحُكْم الذّاتي، وكان البديلُ الذي عَوّضَ غيابَ الدّوْلةِ هو الشّريعَةُ ذاتُها، يقول حَلَّق: «إنَّهُ لَمِنَ المُسَلَّمات تقريباً أنَّ مُجْتمَعاً يُدَارُ بمَعايير الشَّريعة الثقافيّة والتشريعيّة القانونيّة، لهُوَ مُجْتمعً يحكمُ نفسَهُ ذاتيّاً بدرجة كبيرة، وأنْ يَحكُمَ المجتمعُ نفسَهُ؛ لهو آيةٌ على غياب الدّوْلة، وهو الأمْرُ الذي يُصَعّبُ في زمَنِنا هذا تصوُّر أنّه قد حَدث يَوْماً ما 34.

<sup>37 -</sup> المرجع نفسه، ص: 28.

<sup>38 -</sup> وائل حلاق، «الدولة المستحيلة»، ص: 118

<sup>39</sup> ـ وائل حلاق، «ما هي الشريعة»، ص: 31.

<sup>40 -</sup> المرجع نفسه، ص 38.

<sup>41 -</sup> وائل حلاق، الدولة المستحيلة، ص 119.

<sup>42</sup> ـ وائل حلاق، «ما هي الشريعة»، ص: 42.



\* مُرونة الشّريعة وجُمودُ القانون: لقد طوّرت الشّريعةُ ضرباً فريداً من التعامُل النّصُوصيّ مع العالم. فمن المعلوم جيّداً أنّ الفقة الإسلامي فقة تعدُّديِّ بشكلٍ كبير، ففي كلّ مَسْألةٍ يكونُ ثمّة رأيان أو ثلاثة أو أكثر، ويقعُ على طيف الأحكام الشرعية المُمْتدّ من الإباحة إلى التحريم: «وبالرّغم من كلّ الجهود المبذولة لتَحْجِيم هذه التعدُّديّة، فإنّ الفِقْهُ قد ظلَّ تعَدُّديًا بشَكْل لا مِراءَ فيه، مِمّا يَشِي بكوْن التعدُّديّة واحدة من صفاتِه الأكثر مكانَ لسيّدةِ العدالةِ مَعْصوبةِ العَيْنين، فعَدالةٌ مُعْطَاةُ العَيْنين ليسَتْ بعدالةٍ، لأنهُ عندما يتعلَّقُ الأمرُ ببشر ليسُوا مكانَ لسيّدةِ العدالةِ مَعْصوبةِ العَيْنين، فعَدالةٌ مُعْطَاةُ العَيْنين ليسَتْ بعدالةٍ، لأنهُ عندما يتعلَّقُ الأمرُ ببشر ليسُوا مواء يجبُ على القانون لكي يكونَ عادِلاً تجاهَهم ألّا يتعامَل معهم ككينونة واحدة. إنّ عدالةً معصُوبة العَيْنين «دلا يمكنُ أن يوثقَ بها كقاضٍ، إلّا بقَدْرٍ ما يُوثقُ في شهادة أعْمَى على واقعة ما اللهُ ويرى «حلّاق» أنّ هذه التعدُّديّة هي النقيضُ الموضوعيُ للتّكُويد القانونيّ الحديث، «بوَصْفهِ وسيلةً حديثةً أخرى، لِدَمْج القوانين وصَهْر أولئك الخاضِعِين لها بالتّبَع» 45.

\* الصَّلَحُ قبلَ المُحكم: إنّ مبدأ «الصُّلح سَيّدُ الأحكام» كانَ تقليداً راسِخاً في المُجْتمعَات المُسْلِمة وفي الشَّريعة، إذ كان يُنْظَرُ إلى المحكمة باعتبارها الحَلّ الأخير، إذ تلعَبُ الوسَاطات والتحكيم دَوْراً رئيساً في تسُوية النّزاعات: «ولا غَرْوَ أن يكون ذلك هو الشَّأن في مجتمع مُتماسِك بشدّة، بحيث تميلُ الجَماعات إلى تصْفية خلافاتِها فيما بينها، قبلَ أن تُقرّر الذّهابَ إلى المَحاكم» 46. كما كان القضاةُ بدَوْرهِم يلعبُونَ دَوْرَ التّحكيم والوسَاطة قبل إصْدار الأحكام، وكانوا يتفحّصُون السّياق الاجتماعيّ الأوْسَع للعلاقات بين أطراف الدّعُوى، والأهمّ من ذلك كانوا «يُحاولون قدْرَ المُسْتطاع أن يحُولوا دون الانهيار التام للعلاقات، بغرضِ الحفاظِ على واقع اجتماعيّ يمكنُ فيه للأطراف المُتنازعة أن تستمرّ في العيش بسَلام» 47.

## خامِساً: تكُويدُ الشّريعَة والدولة الإسلاميّة المستحيلة

ما الذي حَدثَ حتى غدا الفِقْهُ يَعْني ما لم يَعْنِه أبداً من قبل: قانوناً؟ هذا أحَدُ الأَسْئلةِ المُهِمّة التي ترْصُدُ التحوُّلات الكبرى التي عرفَتْها المُجْتمعَات الإِسْلاميّة في العَصْر الحديث، نتيجَة اتّصالِها بالحَضارة الغَربيّة، وتحديداً نتيجَة وُقوعِها تحْتَ الهَيْمَنة الكولونياليّة، التي فرضَتْ نمُوذجَها السّياسيّ والاقتصاديّ

<sup>43</sup> ـ المرجع نفسه، ص: 43.

<sup>44</sup> ـ المرجع نفسه، ص: 43.

<sup>45</sup> ـ المرجع نفسه، ص: 44، وانظر الدولة المستحيلة 123

<sup>46</sup> ـ المرجع نفسه، ص: 47، وانظر الدولة ص 121

<sup>47</sup> ـ المرجع نفسه، ص: 50.



(لنقل: الحداثي) على هذه المُجْتمعات. ولقد تصدي الكثير من الدراسات لمحاولة الإجابة عن هذا السؤال وتعميق البحث في مخرجاته 48.

هذا هو السُّوالُ الجَوْهريّ الذي يُحاوِلُ «حلّق» الإجابة عنه. والجوابُ يخْتصِرُهُ في الفَرضيّة التالية: «إنّ هذا التحوُّل كان نتيجةً مُباشِرة، وأيضاً أثراً جَانبيّاً، للمُواجهة بين الشّريعة وبين أهم وأخطرِ مُؤسّسَة انبثقت من الحَداثة؛ وهي الدولة. لقد انخَرطت الدّولة سواء الكولونياليّة أو وكيلتِها المَحليّة (دولة ما بعد الاستعمار) مَفاهيميّاً ومُؤسّسِيّاً وتاريخيّاً في صراع مُسْتمِر مع الشّريعة... وقد كان من بين تداعيات هذه المُواجَهة تجْفيفُ البِنْيةِ المُؤسّسيّة للشّريعة وتفْكِيكها نهائيّاً، بما في ذلك مَدارسُها وكليّاتُها وجَامعاتُها المُسْتقلّة ماديّاً» 49. ولعلّ السُّوالَ البَدهيّ الذي قد يطرحُهُ قارئُ هذه الدّراسَة: هل يدعو «وائل حلّاق» إلى العَوْدة إلى الشّريعة شأن الدّعوات السّلفيّة التي تنامتْ في العالم الإسلامي في العُقُود الأخِيرة؟ وبالنّظر إلى التطور الكبير الذي عرفتُهُ الدّول الإسلاميّة في ترسيخ المُؤسّسات الحديثة، ما موقعُ هذه المُرافعةِ الطويلةِ لصالح الشريعة؟

بطبيعة الحال؛ إنّ «وائل حلّق» أبعدُ ما يكونُ عن مثل هذه الدّعَوات، وهمُومُه وهواجسُه من طبيعة معرفيّة علميّة خالصَة، لا علاقة لها بأيّة دعوات دينيّة أو تبشيريّة، كما أنّ أصوله المَسيحيّة تؤكّد أنّه يدرُسُ الإسلامَ بمعناه الثقافي والحضاري. غير أنّ الجوابَ عن هذا السُّؤال يتطلّبُ الرُّجُوع إلى كتاب وائل حلّق «الدولة المُسْتجِيلة»، والكتابُ، كما هو واضح من العنوان، ينطلقُ من فرضيّة أساسيّة تقولُ: «إنّ مفهوم الدولة الإسلاميّة مُسْتحيل التحقُّق، وينطوي على تناقض داخليّ وذلك بحسب أيّ تعريفٍ سَائد لما تمثله الدولة الحديثة» ولا يتسِعُ المقام لِعَرْض حُجج الكتاب، وتلخيص نقاشاته، لكنّه ينطوي بمُجمله على رصْد التعارُضات بين مفهوم الدولة كما أنتجتها الحداثةُ الغربيّة، وبين مفهوم الشّريعَة بمرجعيّتها الأخلاقيّة كما أفرزتها الحضارة الإسلاميّة، ممّا يعني أنّ اسْتمرَار إحداهُما رهينٌ بانْسِحَاب الأخرى.

ويظْهرُ هذا التعارضُ على عدّة مُسْتوَيات: فمِن جهةٍ، كلُّ من الشَّريعةِ والدَّوْلة مُنْتجُ تشريعيَ نَشِط يُنتج القوانين، وبسَبب هذا التقارب بين وظيفتيْهِما وجدت الدولة والشريعة نفسيهما في وضعيّة تنافسيّة. وعلى الصعيد النظري، كلُّ من الشَّريعة والدولة يدّعي لنَفْسِه السّيادة المُطلقة، فبحسَب نظريّة السّياسة الشرعيّة؛

16

<sup>48</sup> ـ انظر على سبيل المثال: عزّة حسين، «سياسات تقنين الشريعة: النخب المحليّة والسلطة الاستعماريّة وتشكل الدولة المسلمة» ترجمة: باسل وطفه. الشبكة العربيّة للأبحاث والنشر، ط1، 2019.

<sup>49</sup> ـ وائل حلاق، «ما هي الشريعة»، ص: 74.

<sup>50 -</sup> وائل حلاق، «الدولة المستحيلة»، ص: 19.



يخضعُ الحكمُ السّياسيّ للشّريعَة، بل كانتْ غايةُ وجود الدولة هي خِدْمَة الشّريعَة، خلافَ الدولة الحديثة التي تحتكرُ السّيادة بما فيها سيادةُ التشريع، «إنّ دولة بلا سيادة تشريعيّة ليست بدولة على الإطلاق»<sup>51</sup>.

إنّ هذه المُواجَهة حُسِمت لصالح الدولة الحديثة، ونحنُ مجتمعات حداثيّة على الرغم منّا، ولا خيارَ لنا في العَوْدة بالزمن إلى الوراء، أو اختيار مَسارات غير هاته، التي حدّدت وضعنا في العالم، غير أنّ هذا النقد الأخلاقي للقوانين الحديثة وللمؤسّسات الحداثيّة لا يمنع من الاستفادة من التجربة الأخلاقيّة الغنيّة التي تستضمِرُ ها الشريعة، في أفق الجَمْع بين المُؤسّسات الحديثة كما أنتجتها الدولة، وبين روح التشريع الأخلاقي كما أنتجتها الشريعة.

<sup>51</sup> ـ ما هي الشريعة 76.

## لائحة المراجع

- أرماندو سالفاتوري، «سوسيولوجيا الإسلام: المعرفة والسلطة والمدنيّة»، ترجمة: ربيع وهبه، الشبكة العربيّة للأبحاث والنشر، ط1، بيروت، (2017)، ص: 9.
- براين تيرنر، «علم الاجتماع والإسلام: دراسة نقديّة لفكر ماكس فيبر»، ترجمة: أبو بكر أحمد باقادر، جداول، ط1، (2013).
- ـ جوزيف شاخت، «مدخل إلى الفقه الإسلامي»، ترجمة وتقديم: حمادي ذويب. مراجعة: عبد المجيد الشرفي، دار المدار الإسلامي، ط1، 2018.
  - ـ طارق عثمان، مقدّمة ترجمته لكتاب وائل حلّاق «ما هي الشريعة؟»، مركز نماء للبحوث والدراسات، ط1، 2016.
- ـ عزّة حسين، «سياسات تقنين الشريعة: النخب المحليّة والسلطة الاستعماريّة وتشكّل الدولة المسلمة» ترجمة: باسل وطفه. الشبكة العربيّة للأبحاث والنشر، ط1، 2019.
  - محمّد عابد الجابري، «تكوين العقل العربي»، مركز در اسات الوحدة العربيّة، ط 11، 2011.
  - وائل حلّاق، «الدولة المستحيلة»، ترجمة: عمرو عثمان، المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، ط1، 2014.
- ـ وائل حلّاق، «الشريعة: النظريّة والممارسة والتحوّلات»، ترجمه وقدّم له: كيان أحمد حازم يحيى، دار المدار الإسلامي، ط1، 2018.
- ـ وائل حلاق، «غضبة مسلم والقانون الإسلامي»، مقال ضمن كتاب «دراسات في الفقه الإسلامي: وائل حلّاق ومجادلوه، وائل حلّاق ومجادلوه، وائل حلّاق وديفيد باورز»، ترجمة وتنسيق: أبو بكر باقادر، مركز نماء للبحوث والدراسات، ط1، 2016.
- وائل حلّق، «حوليّة القانون الإسلامي والشرق أوسطي» المجلد 12، العدد1، سنة 2005، وقد ترجمها كلّ من: طاهرة عامر، وطارق عثمان، ونشراها بالعنوان نفسه في كتاب مستقل في حوالي 100 صفحة، صدر عن دار نماء للبحوث والدراسات، ط1، 2016.

MominounWithoutBorders

Mominoun You Tube

@ Mominoun\_sm

مهم المسلم المس

الرباط – أكدال. المملكة المغربية

ص ب : 10569

الماتف : 212 537 77 99 54

الفاكس : 27 88 77 73 537 +212

info@mominoun.com

www.mominoun.com