

# التجديد في العقل الفقهي من الاسكولائية إلى الاجتهاد المعاصر

## **محمد أحمد الصغير على** باحث مصري



www.mominoun.com

- ♦ بحث محكم
- ♦ قسم الدراسات الدينية
  - ♦ 09 أكتوبر 2023

التجديد في العقل الفقهي

من الاسكولائية إلى الاجتهاد المعاصر

### ملخص:

يحرص هذا البحث على لفت النظر إلى ضرورة التجديد في بنية العقل الفقهي، من خلال تفكيكه والوقوف على مراحل تشكله، ثم بيان السلطة التي تتحكم فيه، ولم يكن يعنى ذلك إغفال الدور الذي لعبه التاريخ والسياسة، والذي أحال الإنساني التاريخي مع مرور الوقت إلى مقدس، ونقصد بذلك مجموع المصادر اللانصية التي شملت وأسست هذا العقل كالإجماع والقياس وقول الصحابي وغيرها.

وكان لابد من التفكير في حلول للخروج من المأزق الذي أدى إلى تضخم العقل الفقهى وتكلس مدونته وشكلانيتها. ومن الحلول التي توصل إليها البحث التنبيه على ضرورة فتح باب الاجتهاد مرة أخرى، من خلال نقد العقل الإسلامي في عمومه، والعمل على تفكيك العقل الفقهي بوجه خاص، فينتج بذلك لدينا وجهة نظر نقدية، تسهم في التأسيس والترسيخ لآلية النقد الذاتي المعمول بها داخل سائر الدراسات الإنسانية المعاصرة.

ومن البيِّن، أن فقه الاجتهاد المعاصر، هو المخرج الآمن والحل الواجب الأخذ به في عصر الحداثة، فلا يستقيم العمل مدونات فقهية تراثية قديمة، يعمل البعض على ترقيعها وإعادة تقديمها، والأولى نسفها والانتقاء منها. هكذا تكون الآليات الحداثية المعاصرة لهذا الاجتهاد واضحة ومفهومة إذا تم طرحها بشكل ابتسمولوجي/معرفي، حتى نتوصل من خلالها إلى أحسن الحلول وأقربها إلى المعاصرة. ولا سبيل إلى كل ذلك بغير تحرير العقل الفقهي وتجاوز القراءات الحرفية للقرآن في علاقتها بالعقل الفقهي الذي تمرس من زمن على قياس واحد لا بديل عنه، وهو قياس تقليدي عقيم لا ينتج إبداعاً أبداً، ولا يحل العقال من حول العقل ولا يسرحه إلا بقدر ما يسمح النقل.

علينا أن نتجاوز الإشكاليات الشكلانية القديمة، والتي تعاود الظهور بشكل معاصر؛ لأنها إشكاليات أقل وصف لها، أنها مثل الأكليشيهات أو التابوهات التي نجدها في كل ثقافة، مثل إشكالية تقديم النقل على العقل، أو أن الدين يوجب على الإنسان التخلف، من خلال التأكيد والحرص على النظرة الظاهرية والحروفية والنصية للتشريع من خلال مصدره الأساسي وهو القرآن، وإنما يجب النظر من خلال رؤية مقاصدية معتبرة، تنزل الإنسان أعلى الرتب التي أرادها الله سبحانه لخليفته الإنسان.

إن التحدي أمام إعادة بناء العقل الفقهي القديم يكمن في كيفية تحويله من عقل فقهي استدلالي استنباطي منطقي إلى علم فلسفي إنساني سلوكي عام، وبذلك يحدث الوصل مع القيم الكونية المستحدثة وفق الرؤية الجديدة.

### تمهید:

لا مكننا تفكيك العقل الفقهي في منأى عن البحث في العلاقة الجدلية التي ربطت هذا العقل من ناحية التنظير بعلم أصول الفقه. واعتماد الأصول بشكل أساسي على مصادر غير نصية (كالإجماع والقياس...وغيرها). والتحدي أمام إعادة بناء العقل الفقهي يكمن في كيفية تحويله من عقل فقهي «استدلالي استنباطي منطقي إلى علم فلسفى إنساني سلوكي عام $^{(1)}$ .

ويغلب على العقل الفقهى أنه ينتج خطابا «وعظى بامتياز؛ لأنه يشتغل وفق آليات تنشيط الذاكرة والذكر، بعد أن صيغ وفق مقاييس الفقه العديدة: ««الإجماع»، «القياس» وغيرها»(2) هذه الآليات العقلية - عضى الزمن- لم تجندل العقل الفقهى والتشريعي فحسب، بل إنها أدخلته في غيبوبة أفقدته وعيه لسنوات طويلة، وجعلته يبدو كأنه غط من الرؤية الذهنية إلى العالم والإنسان، «في هذه الرؤية أو القراءة الخاصة يترك العقل الفطري مكانه لقراءة سطحية للروايات والنصوص الدينية، حيث تخلق في الإنسان سلوكا ومنهجا معيناً»<sup>(3)</sup>.

وهذه الرؤية السابقة يؤكدها المفكر أركون في كتابه «نقد العقل الإسلامي»، حيث يرى أن الإسلام مر ما تعارف عليه في العصور الوسطى من مرحلة اسكولائية دوغمائية وتكرارية لآراء القدماء، جاءت مع وصول السلاجقة الأتراك إلى الحكم وتأسيس المدرسية - في العلوم الشرعية- بالمعنى التقليدي الاسكولائي (٤٠) للكلمة، ثم ترسخت بعد ذلك المذهبية والطائفية الفجة، التي فرضت الاسكولائية للفكر الديني على الجميع. فأركون يعتبر أن انتصار الروح الاسكولائية في الإسلام قد ابتدأ من القرن الخامس واستمر حتى القرن التاسع عشر، بل ويمكن القول حتى اليوم. فالإسلام الشائع حالياً ليس هو الإسلام الكلاسيكي المبدع والتعددي، وإنما هو الإسلام الاسكولائي التكراري الذي لا يزال يسيطر علينا منذ عشرة قرون، حيث أخذت الساحة الثقافية العربية الإسلامية تضيق وتتقلص وتتشنج وتنغلق على ذاتها. وبذلك تجمد وتقوقع العقل الفقهى في نطاقات ضيقة، وانتهت الحيوية الإبداعية له. وللخروج من ذلك، ينبغى علينا تمييز التراث الاسلامي الاسكولائي «بدقة وعناية من التراث الأكثر حيوية» $^{(5)}$ ، من أجل فصله وعزله وفهم نواحي القصور فيه.

<sup>1</sup> حسن حنفي: من النص إلى الواقع، الجزء الثاني، بنية النص، مركز الكتاب للنشر، القاهرة، مصر، الطبعة الأولى، 2005، ص589

<sup>2</sup> عبدالرزاق عيد: سدنة هياكل الوهم، نقد العقل الفقهي (البوطي نموذجاً)، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت - لبنان، الطبعة الأولى، 2003، ص7

<sup>3</sup> عباس يزداني: العقل الفقهي، ترجمة أحمد القبانجي، ثقافة إسلامية معاصرة (12)، بدون تاريخ نشر، بدون دار نشر، ص2

<sup>4(\*)</sup> تقال الاسكولائية (Scholasticism/Scolastique)، بمعنى از درائي، على سائر الدراسات التي تتسم بسمة مبالغ فيها من الصورية. وبحسب القاموس الفلسفي لجميل صليبا «يطلق المدرسي على سبيل الزراية على كل بحث يتصف بالصورية الشديدة كالمبالغة في تقسيم المسائل وتفصيلها، ويطلق المدرسي على كل رجل يتصف بالعقلية المدرسية ويرغب في التقيد بالأراء التقليدية ويخضع لسلطان القدماء».

انظر: جميل صليبا: القاموس الفلسفي، الجزء الثاني، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، 1977، ص359

<sup>5</sup> محمد أركون: من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي، ترجمة هاشم صالح، دار الساقي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1991، ص13

وتبعاً لذلك، ظهرت الاسكولائية في العقل الفقهي من خلال نزوع حاد ناحية الاجترارية المدرسية الفجة التي ظهرت في متون الفقه، والشروح على المتون والحواشي، وبذلك يمكن الاستدلال أنَّ ثمة اسكولائية فقهية تربعت في العقل الإسلامي الذي هو «مؤسس على الفقه أكثر مما هو مبنى على النص؛ معنى أنه يستمد الخلفية المرجعية، على مستوى الوعي والفكر والشعور، من تلك المنظومة الفقهفكرية المدونة، التي لم تكن في ذاتها نصية بالقدر المطلوب»(6).

وللخروج من هذه الاسكولائية العقيمة التي طالت كل تراث الإسلام المبدع، ينبغي علينا توجيه النقد الموضوعي والمحايد - وفقاً للآليات الحداثية الجديدة- لمجمل التراث الإسلامي، ومعه يمكن الحديث عن تأسيس عقل فقهى جديد، يعمل وفق رؤية اجتهادية فقهية منفتحة على العالم وقيمه الكونية المستحدثة.

ومن ثمَّ، فإن تشريح بنية العقل الفقهي من خلال رصد مراحله، بكل ما فيها من ازدهار وانتكاس، وإبداع وتقليد، ثم العروج على تحليل مصادر السلطة في خطابه، مكننا من الوقوف على أهم الأسباب التي ساهمت في تضخم هذا العقل وانكماشه في الوقت نفسه.

وحتى نخرج من هذا المأزق المعرفي والحضاري، ينبغي البحث عن آليات حداثية معاصرة، يتأسس عليها عقل فقهى جديد، يسهم في الانفتاح على روح القيم الكونية، بما تكفله للإنسان المعاصر من حرية إبداعية في كل شيء، ناهيك عن حفظ حقوقه الإنسانية من الانتهاكات العولمية الصارمة.

<sup>6</sup> عبدالجواد ياسين: السلطة في الإسلام «العقل الفقهي السلفي بين النص والتاريخ»، المركز الثقافي العربي، بيروت، الطبعة الثانية، 2000، ص34

## 1- الـعقــل الفقهـــي: من التقديس النقلي إلى التحليل العقلي

لقد بذل العقل الفقهي جهوداً كثيرة في الانتقال من طور التقديس النقلي إلى طور التحليل العقلي، وهي الإشكالية القديمة التي كانت تعرف بتقديم العقل على النقل.

هذه النشاطات سواء كانت بوعى أم من دون وعى، يمكننا أن نرصدها من خلال تتبعها في المراحل التطورية التي مر بها هذا العقل، لنضع أيدينا على المرحلة التي بلغت ذروة النشاط العقلي؛ وذلك لاقتناعنا التام بأن نشاط العقل الفقهي لم يبدأ مباشرة بممارسة التحليل العقلي، وإنما كانت بداياته، بدايات تبجيلية وتقديسية للنصوص النقلية، وسرعان ما انتقل العقل من هذا الطور، بعد اصطدامه الحاد بالواقع المتشابك، ليؤسس نوعا من الاجتهاد بالرأى، أوشك أن يهسك بتلابيب عقلانية بالغة، مع التعامل مع المفردات الواقعية، في إحدى مراحله المزدهرة، لولا تحول القياس الاجتهادي مع البعض إلى نوع من التحرز في ترك عقال العقل، وتسريحه، فتأسست تبعاً لذلك نظرة مقاصدية كلية شاملة، انفرط عقدها تبعاً لحالة المجتمع الذي تحيا فيه، ومع انكماش المجتمع وانحداره، آلت هذه النظرة إلى جمود وتراجع بالغ.

## أ- مراحل تطور العقل الفقهب

لا شك أن البحث في الأسباب التي ساهمت في بلورة العقل الفقهي على ما هو عليه الآن، ليس بالأمر الهين؛ فهنا تتداخل السياقات المعرفية، ويصعب التمييز بين ما هو مقدس وما هو تاريخي/إنساني، لكن يبقى الضابط الرئيس في الأمر، هو التدرج الذي شهده هذا العقل ابتداء من العناية بالجزئيات التفصيلية وانتهاءً بتركيز الاهتمام على الكليات التعميمية.

وبالإشارة إلى العلاقة الجدلية بين الفقه من ناحية وعلم أصول الفقه من ناحية أخرى، تتجلى لنا تمظهرات عديدة، حتى يسهل علينا بعد ذلك الإلماح إلى الأسباب التي أعاقته عن مواصلة نشاطه، وكانت مثابة نقاط الفصل التام بين إعمال العقل بشكل تحليلي، وتقديم النقل بشكل تقديسي.

نستطيع أن نحدد أربع مراحل افتراضية مرّ بها نشاط هذا العقل الفقهي، محاولا من خلالها بلورة ذاته وحضوره بداخل النسق المعرفي الديني، حتى أضحى بعد ذلك أيقونة دالة ومستقلة، نستطيع تميزها ممفردها أو بدلالتها داخل هذا النسق، وهذه المراحل هي الآتي:

## - مرحلة ما قبل التنظير الفقهى:

لم يكن معروفاً لدى الناس في هذه المرحلة، ما يعرف بالفقه، الذي هو «العلم الحاصل بجملة من الأحكام الشرعية الفروعية بالنظر والاستدلال»(7)؛ فقد كانت الأحكام تنبع من الوحى الذي ينزل على النبي الله وعلى الجميع السمع والطاعة، لتنفيذ الأوامر، ولم يكن هناك اختلاف بين الناس في تنفيذ الأحكام؛ لأن النبي يعتبر هو المرجع في الفتوى والقضاء، وهو المبلغ بأحكام الإسلام فلا مصدر للتشريع في هذه المرحلة إلا القرآن/«الوحي» والسنة. أما اجتهاد الصحابة، فهو مردود إلى النبي الله إلى الما يقره أو ينكره.

ولم يتم المرور من هذه المرحلة إلى التي تليها بشكل تدريجي، وإنما كانت هناك مرحلة انفصالية حدثت فيها اجتهادات عديدة بعد وفاة الرسول عليها، قام بها ثلة من الصحابة المشهود لهم برجاحة العقل ومتانة الدين، ورغم ذلك فلم تتدثر هذه الاجتهادات الطارئة برداء المنهجية الأصولية المتعارف عليها الآن، ولا استنبطت بشكل نستطيع معه الجزم بأنها كانت تحمل معها بوادر ظهور ما سمى بعد ذلك بعلم أصول الفقه، وإنما كانت «مجرد حلول جزئية لوقائع فعلية، ولم تسمّ هذه [الاجتهادات] بعلم الفقه ولم يسمّ رجالها من الصحابة بالفقهاء»<sup>(8)</sup>.

في هذه المرحلة، لا تدعو حاجة المجتمع إلى مسائل من قبيل التقعيد أو التقنين الأصولي الذي ظهر بعد ذلك؛ فالنص القرآني كان دامًا مواكباً ومتفاعلاً مع كل ما يطرأ على واقع المجتمع، وسنة النبي عليه وتوجيهاته المباشرة، تشكل حياة الأفراد، وتؤسس لفكرة الشورى التي منها سوف يستلهم الصحابة بعد وفاته، كيفية البت في الأمور الحادثة والطارئة.

ومن أهم الأسباب التي انشغل بها العقل الإسلامي في هذه المرحلة، المسائل المتعلقة بالنص القرآني ذاته؛ فالصحابة لازالوا قريبي عهد بالرسول، من قبيل معرفة أسباب النزول، والناسخ والمنسوخ.

ومن أهم ما يمكن ملاحظته في هذا المرحلة؛ التدرج في الأحكام الفقهية لجعل الأحكام خفيفة على نفوس أفراد المجتمع، مما يدعو لقبولها وتطبيقها إذا لزم الأمر؛ فالأحكام لم يكلف بها المسلمون دفعة واحدة، وإنما جاءت تدريجيا، ومن أمثلة ذلك: الخمر لم تحرم في البداية، ثم جاء تحريمها على مراحل، في البداية ذكر أضرارها، ثم النهي عن الصلاة في حالة السكر، ثم التحريم.

هكذا، نلاحظ أن أحكام الرسول عليه المنزلة عليه من قبل الوحي، قد راعت النواحي النفسية والاجتماعية للأفراد من جهة، وحالة المجتمع من جهة أخرى. وقس على ذلك، سائر الأحكام في هذه المرحلة.

<sup>7</sup> الأمدي: الأحكام في أصول الأحكام، الجزء الأول، بيروت، 1980، ص7

<sup>8</sup> عبدالوهاب خلاف: علم أصول الفقه، المغاربية للطباعة والنشر والإشهار، د.ت، ص15

كما مكن ملاحظة أن التدرج في هذه المرحلة لم يقتصر على التدرج في الأحكام فقط، وإنما راعي التدرج الزمنى أيضاً، فلم يدم الحكم على الإطلاق.

وأكثر ما يحكن ملاحظته على الاجتهاد في هذه المرحلة، باعتباره يمثل جوهر نشاط العقل الفقهي وأساسه. أن النبي إلي الله على عقله واجتهد، في الحالات التي لم يتنزل فيها الوحي من السماء، كما أنه درب الصحابة على أعمال عقولهم.

وبطبيعة الحال، سيستمر الأمر كذلك، ردحاً من الزمن بعد وفاة الرسول عليه فلم تكن وتيرة التغيرات الاجتماعية متسارعة، وإنما الذي سارعها نسبياً هو انفتاح العرب المسلمين على بقية المجتمعات التي وصلها الإسلام من فرس وروم وغيرهم من الشعوب والحضارات الأخرى.

## - مرحلة النشاط المنهجى للعقل الفقهى:

في هذه المرحلة، ظهر العقل الفقهي، من خلال الاجتهاد بالرأي، كمصدر مستقل من مصادر التشريع الإسلامي إلى جانب المصدرين الأساسيين القرآن الكريم والسنة النبوية؛ وذلك بسبب انقطاع الوحي، ووقوع مسائل جديدة تحتاج إلى اجتهاد لمعرفة حكمها. وإلى جانب ذلك، وجد الإجماع أيضاً مصدراً تشريعياً؛ لأن فقهاء الصحابة وعلى رأسهم الخلفاء الأربعة كانوا إذا نزلت بهم واقعة جديدة أو سُئلوا، نظروا في كتاب الله أولاً، فإن لم يجدوا نظروا في سنة رسول الله عِين الله عَين ما يجدوا سألوا الصحابة: هل كان للنبي عَين فيها قضاء، فإن لم يجدوا جمعوا فقهاء الصحابة الذين كانوا لا يزالون في عهد أبي بكر وعمر مقيمين في المدينة، وتشاوروا فيما بينهم بشأن المسائل المستجدة، فربما اتفقت كلمتهم على رأى، فيثبت حكم هذه المسألة بإجماع الصحابة(9).

وقد حمل هؤلاء علماء الصحابة والفقهاء ما معهم من أحاديث وعلم ومناهج استنباط واجتهاد إلى الأمصار التي استوطنوها، كالعراق والشام ومصر والحجاز، وأخذ عنهم الكثير من التابعين، فتخرج على أيديهم طبقة التابعين في مختلف البلدان، فانتشر الفقه والأحاديث عن أصحاب ابن مسعود وتلاميذه في العراق، وانتشر في المدينة عن أصحاب زيد بن ثابت وابن عمر وغيرهم، وفي مكة عن أصحاب ابن عباس وغيره. فتكونت تبعاً لمناهجهم في الاجتهاد والاستنباط مدارس فقهية على أيدى تلاميذهم من التابعين الذين أصبحوا أمَّة تلك المدارس كسعيد بن المسيب في المدينة، وعطاء بن أبي رباح في مكة، وإبراهيم النخعي في الكوفة، والحسن البصري في البصرة وطاووس في اليمن، ومكحول في الشام (10).

وكانت تلك المدارس الفقهية أساساً لنشوء المذاهب الفقهية على أيدى أمَّة تلك المذاهب فيما بعد.

<sup>9</sup> مصطفى الزرقا: المدخل الفقهي العام، ج1، دار القلم، دمشق، ص ص 156- 157

<sup>10</sup>مصطفي الزرقا: المدخل الفقهي العام، مرجع سابق، ص 166

في هذه المرحلة أيضاً؛ ظهرت مصادر تشريعية جديدة، بالإضافة إلى ما ظهر في مرحلة ما قبل التنظير، وهي: القرآن والسنة والإجماع والاجتهاد بالرأي «أو ما اصطلح عليه بالقياس» إلا أن الإجماع لم يعد ميسوراً، في هذه المرحلة، بسبب انقسام المسلمين سياسيا.

وأهم ما يمكن رصده في هذه المرحلة، أن العقل الفقهي بدأ نشاطه المنهجي، بعد انتشار الفقهاء في سائر الأمصار الإسلامية، وبذلك دخلت إلى العقل الفقهي بذور لا نصية كالإجماع والاجتهاد بالرأي وأقوال الصحابة.

وقد مر العقل الفقهي مرحلة تدوين الفقه بالتوازي مع تدوين الحديث، في هذه المرحلة، والذي مكن من ذلك هو افتتاح عصر التدوين الذي ابتدأ بتدوين الحديث، فكانت أول الأعمال الفقهية كتب حديث وفقه في الآن نفسه، وكانت مهمتها تبويب محتويات الحديث تبويباً فقهياً: كتباً وأقساماً وأبواباً.

وأول عمل وصل إلينا من بين هذه الأعمال هو كتاب «الموطأ» للإمام مالك بن أنس، فإنه جمع فيه بناء على طلب الخليفة المنصور ما صح عنده من السنة، ومن فتاوى للصحابة التابعين وتابعيهم، فكان كتاب حديث وفقه في الآن نفسه.

بدأ العقل الفقهي في هذه المرحلة نشاطا منهجياً، ولكنه لازال مشدوداً ناحية النص بشكل مباشر. وقد مثل هذه النشاط المنهجي دوراً تأسيسياً للفقه والتشريع الإسلامي، بصفة عامة؛ فبفضله ظهر الفقه الافتراضي مع مدرسة الرأي، ثم تجلى بخاصة في المذهب الحنفي، وهو الفقه الذي لا تتكون الأحكام الفقهية من خلال إجابة عن وقائع حقيقية بالضرورة، وإنما كحلول لمشكلات مفترضة في الكثير من الأحيان، فكان علماء مدرسة الرأي يفترضون المسائل النظرية التي لم تقع بعد، ثم يستنبطون لها الأحكام عن طريق الاجتهاد(11)، ولما عيب عليهم ذلك قالوا نستعد للبلاء قبل نزوله.

وبسبب اعتماد علماء هذه المدرسة على الفقه الافتراضي، خلفوا لنا ثروة فقهية غزيرة وكبيرة لا تزال عالة عليها إلى يومنا هذا.

وظهر علم الجرح والتعديل في هذه المرحلة؛ وذلك بسبب اعتماد الصحابة على الرواية دون الكتابة. فترتب على عدم تدوين الحديث في المرحلة الأولى أن عمد البعض إلى وضع الأحاديث المكذوبة على لسان النبي الله الله البعض بوضع أحاديث تقرباً من الخلفاء والأمراء، فقام العلماء المخلصون يفحصون أحاديث رسول الله، ووضعوا قواعد لأجل ذلك فبينوا الصحيح من الضعيف، وميزوا الصحيح من المكذوب الزائف، وتعقبوا الوضاعين، وفضحوا أمرهم بين الناس، فظهر بذلك علم جديد سُمى فيما بعد بعلم الجرح والتعديل.

<sup>11</sup> عبدالرحمن الصابوني: المدخل لدراسة التشريع الإسلامي، الجزء الأول، ص 157

وأهم ما يمكن ملاحظته أيضاً في خلال هذه المرحلة أن المنهج الفقهي لمدرسة الحديث، اعتمد على أن حكم أي مسألة من مسائل الواقع كامن في كتاب الله عز وجل، فإن لم يوجد، بحثوا فقهاء المدينة في سنة النبي الله عنهم من أجماع للصحابة، وما نقل عنهم من أجماع للصحابة، وما نقل عنهم من آثار.

فإن لم يجدوا تورعوا عن الفتيا وتوقفوا، ولم يلجؤوا للاجتهاد بالرأي إلا عند الاضطرار. وكرهوا الإجابة عما لم يقع من المسائل، فإذا سئلوا عن مسألة لم تقع قالوا دعوها حتى تقع، ولأجل ذلك كرهوا الفقه الافتراضي ولم يعتمدوا عليه؛ لأنه قد يضطرهم إلى إعمال الرأى الذي يكرهونه.

كما كانوا يؤخرون العمل بأحاديث الآحاد عن الأخذ بعمل أهل المدينة. ويقدمون الأحاديث التي يرويها علماؤهم على الأحاديث التي يرويها علماء العراق، لشيوع الوضع، وكثرة الوضاعين في العراق.

أما منهج مدرسة الرأى، فقد كان الاجتهاد بالرأى، والتعمق بالبحث وراء علل الأحكام أكثر من وقوفها عند النصوص.

وكان فقهاء وعلماء هذه المدرسة يقدّمون القياس على خبر الآحاد بسبب تشددهم وتحرجهم من العمل بخبر الآحاد خشية أن يكون من الأحاديث الموضوعة. بسبب كثرة الدسّ والوضع في بيئتهم.

ونستطيع أن نقول إن هذه المرحلة من مراحل تطور العقل الفقهي هي المرحلة التي أسست لظهور علم الفقه بمنهجه ومصطلحاته ومدارسه؛ فقد استقل علم الفقه، وأصبح اختصاصاً يُعرف به أهله ممن انصرف إليه من علماء وأمَّة التابعين، وكان السبب الأساسي في انصراف هؤلاء العلماء إلى الاشتغال بالفقه حتى أصبح علماً مستقلاً، انحراف الخلفاء الأمويين عن سيرة الخلفاء الراشدين، فانصرف هؤلاء العلماء الأتقياء عن الحياة العامة واشتغلوا بالعلم فقط ونشر السنة النبوية، لذلك اتخذ علم الفقه طابعاً نظرياً ونشئ الفقه الافتراضي، وظهرت المذاهب الفقهية وتوسعت دائرة الفقة، وانضبطت مصطلحاته. واشتقت كلياته، لتأتي المرحلة التالية من التراكم المعرفي والفقهي لترسخ وجود العقل الفقهي، بشكل مأصول. أو ما عرف بالتنظير الأصولي والتقعيد الفقهي.

## - مرحلة التقعيد الأصولي للعقل الفقهى:

في هذه المرحلة، يميل العقل الفقهي ناحية التنظير الأصولي ووضع قواعد فقهية وأخرى أصولية، وهو الأمر الذي حتم الانطلاق من الأفكار الجزئية إلى مستوى أعلى من الرؤية الكلية للأحكام الشرعية، ومن هنا بدء التقعيد الفقهي، وبناء القواعد الفقهية المعتبرة ووضع الأسس الإجرائية للقياس الشرعي.

إذا كانت المرحلة السابقة هي مرحلة علم الفقه، فإن هذه المرحلة هي مرحلة علم أصول الفقه الذي يكون موضوعه هو البحث عن الدليل الشرعي الكلي من حيث ما يثبت به الأحكام الكلية. ومن المعروف تاريخياً أن نشأة هذا العلم كانت متأخرة عن ظهور أحكام أصدرت باسم الفقه قصد تنظيم العلاقات الاجتماعية في مختلف الأصقاع الإسلامية إثر اتساع حركة الفتوح وحدوث مشكلات لم يرد فيها نص قرآني صريح، وكان الحكام والقضاة والعلماء يستنبطون الأحكام حسب ما يؤديهم إليه «الرأي» والاجتهاد وحسب «العرف» الجارى به العمل في المنطقة التي تحدث فيها المشكلة (112).

ومن الطبيعي أن ينشأ عن استعمال هذه الطريقة البراغماتية اختلاف كبير بين فقهاء الأمصار، وأن يشعر المسلمون بالحاجة إلى وضع أسس ثابتة ومتفق عليها يقوم عليها استنباط الأحكام، فكان علم أصول الفقه استجابة لهذه الحاجة، وتأسيساً لفلسفة التشريع في الإسلام لا مجرد قواعد مفصلة تطبق تطبيقاً آلياً.

ويعود الفضل في بلورة الاتجاه السائد في منهج الاستنباط والتأليف بين عناصره في منظومة فقهية متكاملة إلى الشافعي (ت 204هـ) في رسالته الشهيرة، ولعل أهم مبدأ أقره فيها أن «كل ما نزل بمسلم ففيه حكم لازم أو على سبيل الحق فيه دلالة موجودة»(13).

فكان ذلك مثابة المسلمة، استقر في الضمير الإسلامي قبولها من دون نقاش ولم يتعامل على أنها قاعدة بشرية يجوز عليها الصواب كما يجوز عليها الخطأ.

إن ضرورة إخضاع النشاط العقلي البشري لأحكام الحلال والحرام والمباح كانت تقتضيها ظروف العصر، حيث كان الإنسان يعيش في عالم مقدس يرى فيه لزاماً عليه تبرير سلوكه تبريراً دينياً، ولم يكن يتصور أن في مقدوره إضفاء المشروعية على أعماله دون الاستناد إلى الشرع أو الفقه(14).

ومكن القول إن المفكرين العرب المحدثين الذين عبروا عن آراء تتعلق بالمنظومة الأصولية ينقسمون إلى قسمىن كبرين:

- قسم لا ينكر المسلمة التي عبر الشافعي والقاضية بشمول أحكام الشريعة لجميع ميادين الحياة، إلا أنهم لاحظوا جمود الأحكام الفقهية الموروثة وحدوث «نوازل» عديدة تتطلب أحكاماً جديدة فدعوا إلى «قراءة» أخرى للنصوص التأسيسية ونقدوا الطريقة التقليدية في استنباط الأحكام.

<sup>12</sup> J.Schacht Introduction au droit Musulman, Paris, editions 1983. p.35

<sup>13</sup> الشافعي: الرسالة، تحقيق أحمد محمد شاكر، مكتبة دار التراث، الطبعة الثانية، القاهرة، 1979، ص444

<sup>14</sup> عبدالمجيد الشرفي: الإسلام والحداثة، الدار التونسية للنشر، الطبعة الثانية، 1991، ص150

- أما القسم الثاني، فيتنكر لتلك المسلمة أصلاً، ويرى بالتالي أن للمسلم الحرية المطلقة في سن القوانين الملائمة لأوضاعه التاريخية دونما حاجة إلى تبريرها بالاعتماد على الدين (15).

ونشير هنا إلى أن نشاط العقل الفقهى اتخذ في هذه المرحلة من المصادر الأربعة أعمدة ثابتة أسس عليه كيانه، وهي القرآن والسنة والإجماع والقياس ومرادفه الاجتهاد. وقد يضاف إليها بالخصوص الاستحسان أو المصالح المرسلة أو الاستصحاب حسب المدارس الفقهية.

لنقدم مثالاً على ذلك قاعدة القياس الشرعي الذي هو الأصل التشريعي الأساسي الرابع المثبت لدى جمهور الأصوليين: القياس في اصطلاح الأصوليين هو إلحاق واقعة لا نص على حكمها بواقعة نص بحكمها، في الحكم الذي ورد به النص، لتساوى الواقعتين في علة هذا الحكم.

من الواضح أن القياس يعبر في هذه المرحلة عن ارتقاء في درجة التعميم والتجريد الفقهي، لا تهمنا هنا تفاصيل الاختلاف حول مدى حجية القياس بين العلماء (مع أن أغلبهم قد قبله حجّة شرعيّة على الأحكام العملية)، وإنما الذي يهمنا فقط هو الارتقاء والتطور في العقل الفقهي في هذه المرحلة، والطفرة الكبيرة التي أحدثها هذا العقل في درجة التعميم والاستقراء.

وبعد القياس يأتي الاستحسان، هو «العدول بالمسألة عن حكم نظائرها إلى حكم آخر، لوجه أقوى يقتضي هذا العدول»، ثم يأتي الاستصلاح، وهو «بناء الأحكام الفقهية على مقتضي المصالح المرسلة»؛ أي المصالح المطلقة، ثم الاستصحاب وهو «استبقاء الحكم الثابت في الزمن الماضي على ما كان واعتباره موجوداً مستمرا إلى أن يوجد دليل يغيره أو يرفعه» (16).

كل هذه المصادر التي عدت فرعية، إنها تشير في الحقيقة إلى نصيب التجربة والخبرة الإنسانية التاريخية والاجتماعية في الفقهيات القديمة، وإلى مرونة العقل الفقهي وانطوائه الضمني على فكرة وضعانية الشريعة الإسلامية، واعتبار السياق الذي تتنزل فيه الأحكام، وما مفهوم تحقيق المناط إلا تحقيق لفكرة أخذ السياقات المختلفة بعن الاعتبار.

أمّا المنهج الذي اتبعه علماء الفقه لوضع قواعدهم الكليّة، فهو المنهج الاستقرائيّ. ويطبّق هذا المنهج على أساليب اللُّغة العربيّة والاستعمالات الشرعيّة، فيستنتج الأنواع الكليّة مثل «أنّ صيغة الأمر تدلّ على الإيجاب وصيغة النهي تدلُّ على التحريم، وصيغة العموم تدلُّ على شمول جميع أفراد العام قطعا، وصيغة الإطلاق تدلُّ على ثبوت الحكم مطلقا»، كما طبّق هذا الاستقراء على الأحكام الفرعيّة التي جاء بها أمَّة المذاهب قبل

<sup>15</sup> المرجع السابق، ص151

<sup>16</sup> مصدق الجليدي: نشوئية العقل الفقهي الإسلامي: نحو براديغم حقوقي جديد، مقال منشور على موقع مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث، بتاريخ 2013/9/29، ص3

تكوّن أصوله وقواعده الكليّة، مثلما فعل علماء الأصول الحنفيّة (كأبي زيد الدبوسي (ت. سنة 430هـ)، وفخر الإسلام البزودي (ت. سنة 430 هـ كذلك).

وهنالك من اعتمد المنهج المقابل الذي هو المنهج النظريّ الاستنباطيّ البرهانيّ، مثل الأصوليّين من علماء الكلام (كما فعل أبو حامد الغزالي الشافعي في المستصفى (ت. سنة 505هـ)، وأبو الحسن الآمدي الشافعي (ت. سنة 631هـ).

وهنالك من طبق منهجا مزدوجا يجمع بين الاستنباط والاستقراء معا. وهذا يدلّ على مرونة أكبر فأكبر للعقل الفقهيّ الذي أصبح بإمكانه الذهاب والإيّاب معا من منهج إلى آخر (17). زيادة إلى جانب التنوع في المناهج، في هذا المرحلة، توسعت أيضا المصطلحات، والمبادئ الكلية والأصولية، والكشف عن معانيها ودلالتها؛ «فرسالة الشافعي جاءت مصطلح مركزي، هو «مصطلح البيان» بكل ما له من شبكة مفاهيم، تدور في فلكه، وهي: الكتاب، السنة، الإجماع، القياس، الاجتهاد، النسخ، الاستحسان، الاختلاف..»(18). إن من لديه غبش في فهم هذه المصطلحات العلمية، لا يمكنه فهم التطور التي مر بها العقل الفقهي في هذه المرحلة.

اعتمد الشافعي منهجا في تعريف المصطلحات، فلم يستثمر منهج التعريف بالحد الماهوي؛ لأنه يدرك أن مرحلة التأسيس، لا يمكن ضبطها بالحد الجامع المانع، ولذلك حين بيانه لأي مصطلح من مصطلحات رسالته، يكثر من الشواهد القرآنية والحديثية، ويقدم تفسيراً تأسيسياً لعلم أصول الفقه.

وسوف يستمر نحو المصطلحات مع اللاحقين على الشافعي أيضاً. مثال ذلك مبدأ «رعاية المصلحة» الذي يعدّ العالم الحنبلي نجم الدين الطوفي الذي عاش في القرن الثامن الهجريّ من أبرز القائلين به. ويقضي هذا المبدأ بأنَّه «إذا تعارض النَّص والمصلحة في غير الاعتقادات والعبادات قدَّمت المصلحة على النَّص»<sup>(19)</sup>

وقد استمدّه الطوفي من حديث الرسول: «لا ضرر ولا ضرار» وبني عليه ضرورة نفي الضرر والمفاسد شرعا، وهو نفي عامّ إلا ما خصّصه الدليل، وهذا يقتضي تقديم مقتضي هذا الحديث على جميع أدلة الشرع، وتخصيصها به في نفى الضرر وتحصيل المصلحة.

كما توصّل إليه عن طريق استقراء أحكام الشرع؛ إذ يعتقد الطوفي أنّ الله راعي حقوقه وحقوق البشر في العبادات، ولذلك يتحتّم فيها اتفاق النّص والاجتماع والمصلحة. وأمّا العبادات والمعاملات، فإنّ الله لا يقصد منها إلا خير الناس ومصالحهم وحقوقهم، ولذلك يرجِّح فيها رعاية المصلحة على النَّص والإجماع؛ «لأنّ

<sup>17</sup> المرجع السابق، ص4

<sup>18</sup> مصطفى بوكرن: تجديد المنهج في دراسة علم أصول الفقه: منهج الدراسة المصطلحية أنموذجا، محاضرة ألقيت في صالون جدل الثقافي، ضمن فعاليات ندوة «علم أصول الفقه وسؤال التجديد»، بمقر مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث بتاريخ 11 نونبر 2013م.

<sup>110</sup> حسن صعب: تحديث العقل العربي، دار العلم للملايين، ص110

رعايتها في ذلك هي قطب مقصود الشرع منها» وهكذا نلمس من خلال اجتهاد هذا العلم السلفيّ الحنبلي الذي تتلمذ على ابن تيميّة أنّه يطلق حريّة الإنسان في الاجتهاد في المعاملات؛ «فالرّاجح عنده روح الشريعة ومقاصدها لا نصوصها وحروفها» (20).

## - مرحلة التنظير المقاصدى:

إن متابعة نشاط العقل الفقهي في مراحله التطورية، يحتم علينا البحث في النقاط التي يمكن من خلالها القفز إلى تجديد هذا العقل وفتح آفاق واسعة للاجتهاد في نواحيه العديدة، من هنا وجب الوقوف مع هذه المرحلة المهمة التي انحرف فيها نشاط العقل الفقهي انحرافاً معيارياً مميزاً، أحدث ما مكن تسميته بالقطعية الابتسمولوجية والانفصال المعرفي مع ما سبقه من مراحل وأسس لمرحلة جديدة في حياة هذا العقل الفقهي، كانت سبباً في إنضاجه ورسوخه وتثبيت أركانه، وهو ما يعرف بالتنظير المقاصدي داخل هذه المرحلة المهمة في حياة هذا العقل.

ويمكن التأريخ لهذه المرحلة التي أتخذ فيها العقل الفقهي نشاطاً مختلفاً عن مراحله السابقة، بالفترة التي أعقبت تدوين العلوم؛ إذ «بدأت تتناثر في بطون كتب أصول الفقه أو التفسير بعض الشظايا التي عبرت عن التنظير المقاصدي. فلاحت في «البرهان في أصول الفقه» للجويني (478هـ)، وفي «غياث الأمم» لإمام الحرمين، ربما الإشارات الأولى للتنظير المقاصدي الذي سوف يبدأ في التأسيس لتراكم متلاحق من قبل العديد من الأعلام في مقدمتهم الغزالي (505هـ) في «المستصفى» خصوصاً، ثم العز بن عبدالسلام في «قواعد الأحكام» (660هـ)، والقرافي (684هـ) في «الفروق» وفي «الذخيرة» ليصل الدور إلى الشاطبي (790هـ) في «الموافقات والاعتصام»»(21).

عرف المصطلح الأصولي تطوراً جديداً في مرحلة الشاطبي، ويرجع ذلك إلى نظرية المقاصد التي قعد لها المؤلف في مصنفه الموافقات، حيث تحدث عن مقاصد الشارع ومقاصد المكلف منهجية غير مألوفة، دققت في مفاهيم علم أصول الفقه، فلو تتبع الباحث مصطلح «الأصل» عند الأصوليين، سيجد أن الشاطبي تفنن في تدقيق مفهوم هذا المصطلح؛ لأنه يهدف إلى بناء الأصول الكليات القطعيات منهج استقرائي فريد، كما أن الشاطبي قد أضاف نظرية جديدة في الأحكام الشرعية، حيث طور مفهوم المباح وقسمه إلى مراتب.

كما أن الشاطبي في تناوله لمصطلح المقاصد، سار على غير العادة في الحدود والتعريفات، حتى شاع بين الباحثين، أن الشاطبي لم يعرف المقاصد، لأنه يكتب للعلماء الراسخين، وجرت العادة في مثل هذه التصانيف، عدم تعريف ما هو معلوم للعلماء، والحق؛ أن الشاطبي عرف المقاصد، لا منهج الحد الذي يبحث في

<sup>20</sup> المرجع السابق، ص111

<sup>21</sup> محمد شهيد: التجديد في المقاصد، محاضرة ألقيت في صالون جدل الثقافي، ضمن فعاليات ندوة «علم أصول الفقه وسؤال التجديد»، بمقر مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث بتاريخ 11 نونبر 2013م.

الماهيات، بل عرف المقاصد تعريفاً تقسيمياً؛ إذ بعد الشاطبي، لم يكن للتنظير المقاصدي دور كبير في المساهمة في تراث الإسلام الفكري، إلى أن جاء محمد الطاهر ابن عاشور (1393هـ) في مقاصد الشريعة الإسلامية وفي التحرير والتنوير.

وقد بدأ نشاط العقل الفقهي في هذه المرحلة في الانتقال من الأفكار والاجتهادات المتناثرة في فتاوى وأحكام شرعية متعددة، وبالخصوص مع الوقائع والنوازل التي لم يرد فيها نص شرعي حاسم وقاطع، وبالفعل، فقد كان التمظهر الأول للمقاصد من خلال الأفكار والآراء النظرية أو من خلال التطبيق الميداني والفعلى الذي يعتمد تنزيل بعض الأحكام التي تغيرت ظروف الزمان والمكان التي صاحبتها في المرة الأولى.

وإجمالا نقول: إن الوعى بالتنظير المقاصدي بدأ يتخذ منحى جديدا مع الشافعي في جمعه بين الرأي والحديث، واستمر مع الغزالي في تقريب المنهج المنطقي من المنطق الأصولي، ومع الشاطبي في إعادة تشكيل العقل الأصولي بجعل لبه هو النظر المقاصدي.

وبناء على ذلك، يتوصل الباحث إلى قناعة مفادها، إن التنظير المقاصدي في هذه المرحلة التي خاضها العقل الفقهي، مثل إشكالية معرفية، تتطلب تحليلا لجدلية النص الشرعي والواقع الإنساني ما متلكه من أسئلة في قراءة النص وفي قراءة الإنسان وفي قراءة التاريخ، ويرجع ذلك إلى أن الإشكال المعرفي يكمن في كون العمل بالتنظير المقاصدي والتقعيد الفقهي عملاً معرفياً لا نهائياً من حيث إنه عمل اجتهادي مستمر لإدراك المعرفة من الوحى وتنزيلها في متطلبات الواقع التاريخي، فالمسافة الفاصلة بين فهم النص وتنزيله هي مجال الجهد المعرفي المتميز بخاصية التجديد تقوماً وتسديداً وتنظيراً.

## - استنتاجات على مراحل تطور العقل الفقهى:

بعد أن استعرضنا المراحل التي مر بها العقل الفقهي في جميع أطور تطوره، نستطيع القول إن العقل الفقهى لم يتوقف ولم يفلس، الدليل، أين يمكننا أن نضع «العمل المقاصدي<sup>(22)</sup>» الذي ظهر مع الشافعى والعز بن عبدالسلام والشاطبي وإلى غاية الطاهر ابن عاشور، والذي يعد وعيا جديدا للنص، بل للشريعة ككل بالمفهوم الرشدي للكلمة، حيث تُهدم فكرة الأصوليين التي ظلت سجينة «العلة والحكم» وتمنحنا مجالا أرحب في استبعاب فكرة الله، بواسطة الأبعاد المقاصدية لها.

وعلى الرغم من هذه القطعية المعرفية التي أحدثها ظهور ما يعرف بالتنظير المقاصدي في مجال الدراسات الفقهية بشكل خاص، إلا أننا لا ننكر أن هذه القطيعة المعرفية بآليتي الاتصال والانفصال، لم تبلغ درجتها

<sup>22</sup> يبدو أن التجديد في المقاصد والتنظير المقاصدي قد شهد عدة قفزات في تاريخه، ففي العقدين الأخيرين من القرن الماضي، ظهرت صحوة مقصدية ملموسة من خلال المؤسسات والمنابر العلمية، وبالخصوص في الجامعات إثر البحوث المتعددة، مثلها بالخصوص أحمد الريسوني، ويوسف حامد العالم قاسم العبيدي، وإسماعيل الحسني، وفي العقد الأخير، وبعد ما يمكن اعتباره نضجاً، ظهرت جملة مشاريع في مقاصد الشريعة الإسلامية، تمثلت في مشاريع كل من طه عبدالرحمن وجمال الدين عطية وطه جابر العلواني وعبدالمجيد النجار وعبدالله بن بيه ونور الدين الخادمي.

القصوى في سائر المراحل التي مر بها العقل الفقهي، نظراً لجمود بعض نشاطاته في عصور تالية، وهو ما أدى بدوره إلى تراجع في البراديغم التكويني، لحدوث ما يمكن الاصطلاح عليه بثورة فقهية، شاملة ومؤثرة، تنفض عن العقل الفقهي سباته وركونه إلى التقليد، الذي أفسد علينا الحياة المعاصرة، ما جلبته لنا الحداثة ومستجداتها من تواصلية كونية، تتخطى مجال التقنية والاختراعات إلى مجال القيمة والأخلاق.

### ں- تحلیل مصادر السلطة فی الخطاب الفقهی:

إذا كان هيغل ثم فرويد ثم رايش يعتبرون السلطة وسيلة قمع، فإن فوكو(23) يتجاوز هذه النظرة فيعتبر السلطة متعددة المظاهر ومكونة للجسد الاجتماعي ومخترقة له. وهذا التعدد مرتبط بخطاب معين هو خطاب الحقيقة (24).

وقد وقع اختيارنا على القياس الفقهى من جانبه التأصيلي دون إهمال الفروع، باعتباره قد تحول داخل بنية العقل إلى مصدر تشريعي تستقى منه الأحكام، وهو ما يجعله خطاباً تتنازعه رؤى مختلفة حسب انتماءاتها.

إن مبحث القياس الفقهي شكل إشكالاً جوهرياً في تاريخ التشريع الإسلامي، في بعديه المنهجي والتأصيلي، ومرد هذا الاهتمام مسائل عديدة، ومن بينها إصرار الفقيه على تبرير الحكم بالقياس تبريراً يرتكز على خلفيات سلطوية -إن جاز التعبير- وهي سلطة الشارع المقدس وسلطة المشّرع «الفقيه» وسلطة المشرع له «أو المكلف»، وهذه السلط مجتمعة تتفاعل داخل سلطة ناظمة تمثل سياقها وتحدد مسارها، ونعنى بها سلطة الواقع بكل أبعاده؛ ذلك أن السلطة على حد عبارة ميشال فوكو تمارس انطلاقاً من نقاط لا حصر لها وفي خضم علاقات متحركة، لا متكافئة (25).

والخطاب الفقهى الذى ينتجه القياس شأنه شأن سائر الخطابات المنتمية إلى حقول معرفية مختلفة متلك سلطة ما، ويسعى إلى أسر المتلقى من خلال إقناعه بحجية الأدلة التشريعية وتنقيتها من الشوائب، تنقية تنهض على مسلمات تمثل امتلاك الحقيقة واحتكار اليقين. وإقرار حجية الخطاب الفقهي من خلال استحضار كل الآليات السلطوية التي تقويه وتشحنه، ومن هنا يمكن أن نراجع مقولة التأصيل بأكملها؛ لأن العقل الفقهي لا يبحث عن الأدلة المقررة للأحكام، وإنما يبحث عن تبريرها فهي منظمة سلفاً في ذهنه ويرنو

<sup>23</sup> Michel Foucault: Il faut defend la societe cours du college de france, 1976, Ed. Gallimard Seuil, coll Hautes Etudes, Paris 1977. p.50

<sup>24</sup> بثينة الجلاصي: النص والاجتهاد في الفكر الأصولي «من تقديس النقل إلى تسريح العقل»، رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة، الطبعة الأولى، 2011، ص146

<sup>25</sup> Michel Foucault: la volonte de savoir. Paris, Gallimard, T.I, 1976, p.123

إلى فرضها بصرف النظر عن هذه الأحكام، وهو ما يثير في حد ذاته إشكالية المصالحة بين ما هو تنظيري كلى وما هو عملی تفریعی.

ويرجع السبب وراء تعدد مصادر السلطة في داخل بنية الخطاب الفقهي واصطراعها فيما بينها، إلى ما يمكن أن نشاهده من محاولات العقل الفقهي على الدوام، إضفاء سلطة من القداسة حول خطاباته.

إن الخطاب الفقهي ككل الخطابات دون استثناء بؤرة تعتمل فيها كل السلط وكل المؤثرات الخارجية والذاتية لتفرز في النهاية منطقاً غايته إقامة الحجة وإفحام الخصم. وعلى ذلك، مكننا تصنيف مظاهر الصراع داخل الخطاب الفقهي من خلال مبحث القياس إلى أربعة أقسام هي في مجملها ثنائيات أولها: إثبات المصطلح ونفيه، وثانيها إثبات المفهوم ونفيه، وثالثها الخطاب الطبيعي والصناعي، ورابعها الصلاحية والفساد، وهذه الثنائيات تتعايش في الخطاب الفقهي، فيكون العقل الفقهي هو المتكلم وهو المتلقى، وقد يوهم بوجود متلق يخالفه الآراء والأقوال، وقد يستحضر متلقياً كان في فترة زمنية ما متكلماً ومنشئاً للخطاب، وهو أمر في غاية الصعوبة لأن الخطاب الفقهي بقطع النظر عن مراميه التنظيرية هو خطاب «معقد» تتداخل فيه الأصوات وتنقلب فيه الأدوار، وهو ما عبرت عنه المناظرات والخلافيات من جهة، والمجادلات من جهة أخرى، وما الجدل إلا لعبة نظرية على حد عبارة روبول Reboul، حيث يقول: «الجدل لعبة نظرية، أما الخطابة فليست لعبة إنها وسيلة عمل اجتماعي» (<sup>26)</sup>.

## - النص وسلطة الواقع:

لا يمكننا فهم جدلية العلاقة بين الواقع المتغير وثبوت النص المقدس، بغير استيعاب تأثيرات الواقع على فهم النص وتأويله، فاجتهادات الفقهاء ومنجزاتهم التصنيفية على اختلاف مذاهبهم دليل على تنوع النظر في تأويل النص بما يخدم الواقع ويعالج متغيراته، فالفقيه أبن مجتمعه ومتفاعل مع قضاياه، ويحاول مواكبة احتياجات أفراده، ليبقى الواقع يمثل سلطة في خطاب العقل الفقهي في عمومه على الدوام.

ومن أخطر الأوهام أن نعتقد أنه لا يوجد إلا واقع واحد فما يوجد حقاً، إنما هو روايات مختلفة من الواقع، قد يكون بعضها على طرفي نقيض، وهي جميعها من آثار التواصل، وليست انعكاساً لحقائق موضوعية وسرمدية. إن الواقع وقائع (27)، وهو الواقع الحضاري في أبعاده المختلفة، وهو الواقع الثقافي الذي يسهم في تشكيل رؤية الفقيه للوجود ويرسم حدودها وحيز اشتغالها. ولا شك في أن إفادتنا من الدراسات التاريخية بينت فعالية القياس الفقهي واتخاذه حجة سلطة في عصور دون أخرى، وبيّنت أيضاً رفض القياس، واعتباره مهددا للنص المؤسس.

<sup>26</sup> Olivier Reboul: Introduction à la Réthorique, Paris, P.U.F. p.49

<sup>27</sup> Paul Latslawick: la réalité de la réalité, Ed. Du seuil collection, points, 1984, p.7

وعلى هذا الأساس، مكن أن نصنف سلطة الواقع من خلال تقسيمه إلى واقع منفصل وآخر متصل، فأما المنفصل، فيتجلى في مظهرين هما الضغوطات التاريخية والحضارية من جهة، والضغوطات الثقافية المتمثلة في تعالق العقيدة بالشريعة من جهة أخرى.

أما الواقع المتصل، فهو نوعان: الواقع النفسي والواقع المعرفي، وهما يشكلان معا حجة خفية تتسلل إلى خطاب الأصولي فتشارك في دعم مقولاته وإفحام خصمه.

ولا شك في أن الواقع الحضاري والتاريخي لكل أصولي يسهم في توجيه أفكاره وتشكيل رؤيته العقدية وموقفه من الشريعة، كما أسهم في إفراز طبيعة حججه لأن الحجج لا تستمد قوتها من منطق الخطاب الداخلي فحسب، وإنما من فعل المؤثرات المقامية التي تكون دامًا في جدلية مع لغة الأصولي ومقاصد خطابه، باعتبار أن الغاية الأساسية هي إيجاد حلول ملائمة لحل النوازل المستجدة بالمسلم من خلال عملية التأصيل<sup>(28)</sup>.

إن الواقع الحضاري الذي عاشه ابن تيمية كان سبباً من أسباب عدائه للمنطق الأرسطي، وكان ذلك حجة ضاغطة في الدعوة إلى تحصين المنقول، وهو ما يجعلنا نقر بسلطة هذا الواقع وتحوله إلى وسيلة إقناع في الخطاب الأصولي (29).

أما الواقع المتصل، فهو الحالات النفسية والرؤى الأنطولوجية التي تحدد علاقة الأصولي بالعالم والوجود. ومثال على ذلك نظرية المقاصد في الفكر الأصولي، فمردها إلى تجربة نفسية عميقة تخفى تضجراً من جمود النظر الشرعي وإغلاق أبواب الاجتهاد وعدم محاصرة ظاهرة التقليد وما تبعها من سلطة السلف، وقد عبر الشاطبي عن هذه التجربة من خلال تأكيده مظاهر الإحساس بالغربة في كتابه الاعتصام، فقال: «فأي غربة توازي هذه الغربة»، وأيد نفس المعنى في كتابه الموافقات، حيث ذكر «فلا عيش هنيئا ولا موت مريحاً»<sup>(30)</sup>.

لقد تدخل هذا الشعور بالغربة لدى خطاب الأصولي/الشاطبي وفي كيفية احتجاجه وترتيب الحجج، التي جعلته يعرض عن مبحث القياس؛ لأنه مبحث معقد من جهة، ولأنه لا يضمن فهم مقاصد الشارع وتحقيق مقاصد المشرع له من جهة أخرى.

إن هذا الإعراض عن مباحث القياس نفسره أيضاً برغبة الشاطبي في التخلص من سلطة الماضي بكل أبعاده ومحاولة التأصيل برؤية مخالفة نابعة من حاجات المسلم في القرن الثامن للهجرة، وهو ما يجعلنا نقر أن هذا العامل النفسي ساهم في عملية التأصيل ومثل سلطة في توجيه رؤية الأصولي(31). ومن هذا يتبين لنا أن

<sup>28</sup> بثينة الجلاصي: النص والاجتهاد في الفكر الأصولي، مرجع سابق، ص170

<sup>29</sup> عبدالمجيد الصغير: الفكر الأصولي وإشكالية السلطة العلمية في الإسلام، دار المنتخب العربي، لبنان، الطبعة الأولى، 1994، ص191

<sup>30</sup> الشاطبي: الموافقات في أصول الشريعة، تحقيق عبدالله در از، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثالثة، 2003، ج1، ص22

<sup>31</sup> بثينة الجلاصي: النص والاجتهاد في الفكر الأصولي، مرجع سابق، ص173

جدلية النص والواقع ستبقى مجالا لإثراء العقل الفقهي، ما دام هذا العقل قادراً على فهم أنه المشرع الحقيقى لواقعه، بما يمتلكه من قدرة على فهم النصوص التي تمثل في ذاتها سلطة.

## ج- أسباب تضخم الإنتاج الفقهي

إن القراءة المتأنية للإنتاج الفقهي تؤكد على حقيقة واقعية، وهي تطور البحث الفقهي في الموضوعات المتعلقة بفقه الأفراد؛ العبادات والمعاملات، أكثر من تطوره في الموضوعات المتعلقة بفقه الدولة والجوانب المجتمعية كالاقتصاد والسياسة والإدارة والعلاقات الدولية وغيرها من أمور مستحدثة في عصرنا الحالي، هذا الفارق الكمى والنّوعي بين الفقهين - فقه الفرد وفقه الدولة- دليل قوى على تضخم الإنتاج الفقهي وشكلانية مدونته الفقهية.

ولا يجب الاعتقاد بأن التراث الفقهى كاف لسد حاجة كل عصر دون جهد يقوم به أبناء العصر أنفسهم، فلا يخلو هذا التراث من ثغرات وجوانب نقص، سواء من حيث الشكل، أو من حيث المضمون والمحتوى.

ومن أشهر السلبيات على ذلك في المدونات الفقهية القديمة والحديثة على السواء، من حيث الشكل، وطريقة الترتيب والتبويب؛ تداخل الموضوعات في بعض الكتب الفقهية القديمة تداخلا يصعب معه العثور على المسألة المطلوبة -أحيانًا- حتى على المختصين. فقد تجد أبحاث (تصرفات المريض) في كتاب العتق - باب العتق في المرض، وقد تجد أحكام (الحضانة) في باب الخلع.. وهكذا. ومما يضاعف الصعوبة عدم وجود الفهارس الموضوعية التي تيسر للباحث مهمته.

ومن حيث الأسلوب؛ فأسلوب المدونات الفقهية القدمة - وإن ناسب العصر الذي كتبت فيه- إلا إنه مما يعسر فهمه على المعاصرين، ومما يلحظ فيه:

- ضغط العبارة، وحصر المعنى الواسع في لفظ ضيق قليل موجز، يصل -أحيانًا- إلى التعقيد والركاكة، وهذا إنما يوجد في المتون والمختصرات التي كثرت في المتأخرين، وصارت عمدة الدارسين والمتفقهين لقصرها وإمكانية حفظها.
- كثرة استعمال العبارات الاصطلاحية ذات الدلالة التاريخية التي لا يفهمها إلا من عاصر مدلولها، وقد يكون مؤلف الكتاب في بلد له اصطلاحات لا يفهمها أهل بلد آخر. وليس ثمة مانع من استعمال اللفظ الاصطلاحي، شريطة تحديد مدلوله وضبطه بصورة لا يلتبس معها بغيرها.

ومن حيث المضمون والمحتوى؛ فإن المدونات الفقهية التي ألفت في عصر له ظروفه المختلفة عما قبله وما بعده، كانت تُعْنَى بدراسة المشكلات المستجدة في ذلك العصر، والبحث عن حلولها الشرعية، ولكن العصور التالية لها جاءت -أيضًا- مشكلات جديدة، وقضايا حادثة، لا يُعثر في الكتب السالفة على حلولها، بل قد لا يكون البحث تطرق إليها أصلاً، مما أدى لوجود هوة كبيرة بين الأحكام الفقهية والواقع.

كما أن من هذه المدونات الفقهية - وخاصة المتأخرة منها- ما يكون تركيزه على تحرير المذهب الذي ألُّف فيه وحكايته وتقريره، دون أن يعطى الاستدلال حقه، ودون مقارنة أو ترجيح. وهناك عدد كبير من الكتب المذهبية غلب عليها داء التعصب المذهبي المقيت، والالتزام المطلق بالمذهب، سواء ما كان منه من نص الإمام ذاته، أو من زيادات أصحابه وتلاميذه، أو من اختيارات البارزين فيه، أو ما كان مخرجًا على أحد هذه المصادر. ولذلك، قد يخلو الباب، أو الفصل، أو الكتاب من الاستدلال بالآية القرآنية، أو الحديث النبوي، في حين تكثر في بعضها الأحاديث الضعيفة أو الموضوعة.

أما الكتب الفقهية المعاصرة، فقد عنيت بالدراسة الفقفكرية البحتة لبعض القضايا والمسائل الحادثة، مع المقارنة والاستدلال، دون أن تسيطر روح العصبية المذهبية -حتى في الكتب التي ألفت حسب مذهب بعينه. ككتاب: «فقه السنة» للسيد سابق، وغيره.

غير أنه إلى جوار هذه الإيجابيات توجد سلبيات كثيرة، بل وخطيرة -أحيانًا- تتعلق بالمضمون، والمحتوى، والنتائج التي يتوصل إليها البحث، في الدراسات الفقهية المعاصرة، خاصة وأنها قد تطرق مسائل جديدة، وقضايا نازلة، منها:

- جانب الضعف العلمي، وعدم هضم التراث الفقهي والحديثي بشكل تحليل ونقدي الذي يعتبر قاعدة للانطلاق في الدراسة والفتوى والتأليف.
- حين تدرس الكتب الفقهية المعاصرة القضايا الجديدة النازلة؛ يبلغ بها الشطط مبلغه، باعتبار أن هذه القضايا لم يسبق أن تحدث عنها العلماء، واعتبارها أيضًا مما يمس الواقع، وقد تكون حاجة الناس إليه قائمة، وقد يلتبس في هذه القضايا الحق بالباطل، ويختلط الصحيح بالسقيم، والخطأ بالصواب. ولو نظرنا إلى ما كتب في موضوع التأمين، أو المعاملات المصرفية الجديدة، أو طفل الأنبوب، أو سواه؛ لوجدنا العجب العجاب.

وإجمالا نقول: إن الإنتاج الفقهي المعاصر أصبح قليل النفع في حل مشكلات عالمنا اليوم في مجالاته السياسية والاقتصادية والاجتماعية والإعلامية وغيرها، وأصبح القانون البشرى المستورد هو الحل السحرى لاحتياجاتنا التشريعية، ومع ما يسعى لتحقيقه بعض الفقهاء اليوم من علاجات خاصة لبعض النوازل، إلا أن العجز يبقى واضحاً في مجالات الدولة وطبيعة الحكم وتداول السلطة وأنواعها، كما أنه تقاصر عن حلول الاقتصاد إلى ترقيع بعض الصور الممنوعة المقلّدة وإلحاقها بتعسف بأحكام الشريعة، ما يجعل المضمون الربوي يبقى، والغش التجاري يرقى في صلب العقود ولا يُنهى، كذلك مسائل أحكام الكفالات والعلاقة التي

تربط العامل بكفيله وغيرها من أمور. أما مسائل الفن والإعلام الجديد والسياحة والترفيه، فلا تزال في بداياتها حتى اليوم.

ومن ثمَّ كان من أهم أولويات تجديد العقل الفقهي، تنمية البحث في الموضوعات المتصلة بالمجتمع والدولة. وتطوير البحث في الجوانب الفقهية المتعلقة بذلك، يجب أن لا يكون تلقائياً عفوياً، وإنما يتطلب تتبع خطوات منهجية دقيقة تضمن صحة المقدمات وسلامة النتائج. كتطور البحث في مجال الاقتصاد من الناحية الفقهية؛ وذلك نتيجة إنشاء البنوك الإسلامية وظهور مشاكل في التطبيق، الأمر الذي وجّه البحث في الاقتصاد الإسلامي من الحديث في العموميات والكليات إلى البحث في التفاصيل والتطبيقات.

إن البحث في أسباب تضخم الإنتاج الفقهي ينعكس بالكلية على سبل النهوض بالعقل الفقهي، وتطويره واستحداثه لآليات جديدة، تخرجه من الانغلاق إلى الانفتاح على روح القيم الكونية المستحدثة. وللوقوف على أسباب التضخم بشكل أكثر منهجية، علينا أن نبحث في العلائق التاريخية والسياسية التي حكمت تطور هذا العقل وارتقاءه، ثم أحاطت به وأنتجته على هذه الطريقة الحالية من الانفصال عن الواقع المعاش.

## - الإنتاج الفقهى بين التاريخ والسياسة:

لقد أصبح من الحقائق المسلم بصحتها أن الإنتاج الفقهي، هو نتاج طبيعي لمجمل الظروف التاريخية والسياسية والحقائق الاجتماعية لعصره، وليس معنى ذلك أنه نتاج سلبي في كل عمومه وتفصيلاته، بل الأحرى القول إن الإنتاج الفقهي الجدير حقاً بهذا الاسم هو الإنتاج الإيجابي الذي يتصدى لحقائق العصر الذي ينتمي إليه بالتحليل والتفسير والتقويم، ويسمو إلى الكشف عن عناصر التقدم ومساندتها، وعزل عناصر التخلف ومحاربتها.

والفكر الفقهي السلبي الذي لا يستطيع القيام بذلك، هو الفكر الذي يكتفي بتبرير الواقع والدفاع عنه، إنما ينتمى إلى مجال الفكر على سبيل المجاز لا الحقيقة، ولا مجال هنا للحديث عن الفكر الذي يسعى إلى الارتداد بالواقع الاجتماعي والتاريخي إلى عصور سابقة، فليس ذلك فكراً على الإطلاق؛ إذ الفكر في جوهره وحقيقته حركة لاكتشاف المجهول، انطلاقا من أفاق المعلوم [..] كل ذلك أصبح في حكم الحقائق المسلم بصحتها، والتي كافح رواد النهضة طويلاً من أجل إقرارها وتثبيتها في تربة ثقافتنا<sup>(32)</sup>.

ومن بديهيات الفهم المستنير أيضاً، أن الاجتهادات «النتاجات» البشرية لفهم النصوص الثابتة وتأويلها واستخراج دلالتها، تختلف من عصر إلى عصر، بل وتختلف من بيئة -واقع اجتماعي تاريخي جغرافي عرقي محدد- إلى بيئة في إطار بعينه، وأن تتعدد الاجتهادات بنفس القدر من مفكر إلى مفكر داخل البيئة المعينة.

<sup>32</sup>نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، دار سينا للنشر، الطبعة الثانية، 1994، القاهرة، ص197

ومن هذا المنطلق، لا يمكننا فهم العلاقة الجدلية بين الإنتاج الفقهي المتضخم من جهة، وبين التاريخ والسياسية من جهة أخرى بغير طرح لإشكالية قراءة النص الشرعي في عمومه، قراءة تأويلية، في سياقه التاريخي، والظروف السياسية التي أحاطت به، ناهيك عن قراءة موضوعية محايدة للخطاب الفقهي، الذي كان نتاج لجدل التلاقح بين افرزات الواقع الملموس، وقداسة النص، الموحى به<sup>(33)</sup>.

ولعل من بين الآفات التي أوصلت العقل الفقهي وإنتاجه إلى هذه المرحلة، الدور الذي لعبته السياسية في صياغة بعض المضامين الفقهية والتأثير على بعض الفقهاء من ناحية التذرع بطاعة ولى الأمر. ولا يمكن التدليل على قدرة الإسلام السياسي في الوقت الحالي بإحداث تغير جذري في المجتمع العربي بغير الالتفات إلى هذه المنظومة التحتية التي تتحرك فيها فضاءات الأفكار الانفصالية عن الواقع المعاش بداخل دائرة الفقه نفسه.

إن المنظومة الفقهفكرية المدونة التي تنسب إليها في تشكيل العقل الفقهي الإسلامي الراهن، دورا رئيسا طاغيا ليست «نصية» بالقدر المطلوب؛ معنى أنها لم تؤسس بشكل كامل على النص الخالص، بل اعتمدت في عملية التأسيس أصولا إضافية غير نصية. (القياس، الإجماع، أقول الصحابة، عمل أهل المدينة، عمل أهل الكوفة، الحديث الضعيف أحياناً) هذا من جهة، ومن جهة ثانية، يتعين علينا النظر في «الفقه» المدون حتى في الشق المبني منه على النص، لنرى كيف تعامل العقل الفقهي مع «النص» الخالص من خلال «الأدوات» المنهجية أو المعرفية المتاحة له. وهل كانت كافية لاستخراج المكنونات المكنوزة في النص بكاملها، أم إن هذه «الأدوات» بطبيعتها اللغوية شبه المعجمية كانت عاجزة عن الخروج بالنص من دائرة «الدلالة» إلى مجال «الاستدلال»، ومن ثم قاصرة عن استفزاز النص وتفجير طاقاته في مواجهة الزمان المتغير والمثقل بالواقعات، مما وجه النظر - سداداً لعجز متوهم- إلى المصادر غير النصية، ومن جهة ثالثة أن الفقه المدون، حتى في الشق المبنى على النص منه، يظل بالنسبة إلى كل زمان لاحق «فقهاً» لا «نصاً» ومن ثم، قاصراً عن إشباع حاجته التشريعية المتغيرة بضرورة الامتداد. إنه سوف يبقى بالنسبة إلى كل زمان لاحق، مصدرا غير نصى في كل الأحوال<sup>(34)</sup>.

## ويمكن القول إن من أهم أسباب تضخم العقل الفقهى وإنتاجه الآتى:

- اعتماده على تلك المصادر اللانصية كالإجماع والقياس وقول الصحابي وعمل أهل المدينة ثم أقوال الفقهاء من أصحاب المذاهب، التي وضعت إلى جوار النص الخالص واكتسبت صلاحياته التشريعية، ثم ساهمت بالنصيب الأوفي في عملية التدوين الكبري للإسلام [..] فلم يكتف التاريخ السياسي الفقهي بإنشاء المرجعية المفارقة للنص على حساب دائرة المباح أو دائرة الحرية التي تعرضت على طول المدى لقهر مزدوج سياسي وتشريعي من قبل السلطتين السياسية والفقهية على السواء، لم يكتف التاريخ بذلك، بل حاول التدخل

<sup>33</sup> المرجع السابق، ص198

<sup>34</sup> عبدالجواد ياسين: السلطة في الإسلام «العقل الفقهي السلفي بين النص والتاريخ»، مرجع سابق، ص35

في بنية النص الخالص ذاتها، فأحرز نجاحاً كبيراً فيما يتصل بالنص السني، بينما كان «نجاحه» ضعيفاً فيما يتعلق بالقرآن، ففيما يتصل بالسنة وصل التدخل إلى حد الوضع والإنشاء، فضلا عن التفسير والتأويل (35).

- غلق باب الاجتهاد، ولجوء الفقهاء إلى «التكرارية الاجترارية»، والتي تبدت في معالجة نفس المسائل الفقهية المتشابهة بنفس المنهجية الشكلانية (قياس، استنباط)، وإن اختلفت مداخل المعالجة وتفاوتت، تبقى هذه المسائل القديمة، هي نفسها عين المسائل الجديدة التي عولجت. مثال على ذلك، تقديم الأدلة والبراهين الفقهية القديمة التي كانت مستخدمة في مسائل فقهية خاصة ببيع الغرر أو ما يشبه، يتم استخدامها بحذافيرها في المسائل المستحدثة من قبيل التأمين التجاري وغيرها.

- المنهجية الفقهية العقيمة المستخدمة، والتي ساهمت بدورها في تقديس النقل على حساب العقل من جهة. وإنزال الأحكام الفقهية محل التقديس.

وقد اعتمدت هذه المنهجية على أساسين اثنين هما: قداسة السنة في عمومها، وفجرت قضية أحاديث الآحاد، قلق بالغ حيال هذه القداسة. والأساس الثاني، هو سلطة الفقهاء، التي عمدت إلى إضفاء نحو من القداسة على نتاجات الفقهاء، وهل للفقهاء سلطة تضاهى سلطة النص ذاته. هو ما يبرر القلق إزاء المرجعيات الإسلامية التي عملت على الدوام على تكريس مقولة تقديس النقل، وإثارة إشكالية العقل والنقل.

هكذا كانت المشكلة بالنسبة إلى النص السنى مشكلة مزدوجة، تتعلق بالثبوت كما تتعلق بالدلالة؛ إذ لم يعد من السهل التسليم بثبوت النصوص السنية قبل إعادة قراءتها على ضوء الحقيقة التاريخية؛ أعنى على ضوء التدخل السياسي الذي مارسته كل من السلطة الحاكمة والقوى المعارضة لها في بنية النصوص، على مدى الحقبة «الطويلة» التي شهدت الصراع السياسي بين الفرق، والتي شهدت في نفس الوقت عملية التدوين النهائي للسنة<sup>(36)</sup>.

وبسبب ذلك الاعتقاد، تحول التراث الفقهي المتراكم إلى بيئة ثقافية ضخمة تمتلك سلطات مطلقة في الوصايا والتوجيه، بينما في الأساس يجب أن نتناول التراث الفقهى الموروث على أنه مجرد نظريات بشرية اجتهادية قابلة للصواب والخطأ، وقابلة للتغيير وللنقد والتحليل، ويجب أن نتخلى عن التعصب البغيض والتعالى والنرجسية وتقديس الأشخاص، وتقديس جهد أسلافنا بحجة أنهم معصومون من الخطأ.

إن السنة تبعا لوظيفة الإنتاج الفقهي «قد ارتقت إلى منزلة الكلام الإلهي، وبات القدح في صحة ما روي عن النبي من أقوال وأفعال ضربا من الكفر، رغم المآخذ العديدة التي يحق للمسلم أن يسجلها على طريقة روايتها وعلى معايير الجرح والتعديل التي أقرها المحدثون؛ وذلك لا يعنى البتة أن هؤلاء المحدثين كانوا

<sup>35</sup> المرجع السابق، ص36

<sup>36</sup>عبدالجواد ياسين: السلطة في الإسلام، مرجع سابق، ص ص195 – 196

مقصرين في التحرى، فلقد بذلوا جهوداً لا تنكر في التثبت من مدى صحة الأحاديث التي بلغتهم حسبما توفر لهم من وسائل معرفية، إلا أنهم لم يكونوا واعين كل الوعى بأن ما دونوه، إنما هو تمثل (Representation) معين للسنة وليس السنة ذاتها، وهو تمثّل فيه ما فيه من التأثر بالثقافة المحيطة وكيفته المخلية الجماعية وذاكرة الرواة طيلة عقود عديدة من الزمن، بالإضافة طبعاً إلى الاحتراز المشروع على اعتبار السنة مثل القرآن قامَّة وصفات وحلول جاهزة ينبغى العمل بها بقطع النظر عن مقاصدها القريبة والبعيدة»(37).

يؤكد البعض من الدارسين أن هناك تضاربا وتعارضا بين الأحاديث في المسائل، وهناك من الباحثين من يرى أن «رغم هذا الاختلاف في الروايات فقد دأبت المنظومة الفقهية الكلاسيكية على اعتبارها متكاملة يعضد بعضها بعضا وسعت إلى التوفيق بينها توفيقاً يؤدي إلى الاطمئنان إليها، إلا أنه اطمئنان كان ڠرة تراكم الأخبار ونتيجة للإشباع النفسي أكثر مما كان يقيناً راسخاً أدى إليه الإقناع العقلي»(38).

من هنا، وجب وضع الإنتاج الفقهي في نطاقه الحقيقي، في تاريخية، كاشفة لمكان التسلط فيه، وسياسة زمنية، مملك سلطة، وتجعل من سلطة الفقهاء، سلاح بيدها، تستله في وجوه من يعاديها.

وتفكيك العقل الفقهي، وتحليل أسباب تضخم إنتاجه، يسهم في دخولنا إلى مرحلة جديدة من تجديد الفكر الديني ووصل الصلة بين القيم الدينية وبين القيم الكونية المستحدثة، ولا يتأتى ذلك إلا من خلال رؤية جديدة للاجتهاد الفقهي، تنتج لنا عقلاً فقهياً معاصراً، لديه قدرة على المساهمة في نهضة مجتمعاتنا.

## - علاقة التاريخي بالمقدس:

إن العقل الفقهي كان «لا يشتغل إلا ضمن المقدس ولا ينفك عنه، فإنه سيصيبه، لا محالة، ما أصاب المقدس ذاته»(و3). لهذا كان لزاماً على العاملين بالاجتهاد ألا يجعلوا مسلماتهم تعارض تكيف أحكامهم مع الواقع الجديد للمسلم المعاصر على اعتبار أن «الواقعة غير متناهية والنصوص متناهية»(40) كما يقول الشهرستاني، ومن ذلك أن المجتهد ضمن العقل الفقهي هذا يستبعد من دائرة اجتهاده أحكام العقائد بحجة أن القرآن والسنة لا يقبلان التعديل ولا التغيير ومن ضمن ما يجب أن مسه الاجتهاد من أحكام المعاملات «تعدد الزوجات والجلد والرجم [..] ورؤية الهلال بالعين المجردة»(41) أو كما في مسائل العبيد والإماء والعدة وثلاث «قُروء» أو الأرملة وتربصها لأربعة أشهر وعشرا.

<sup>37</sup> عبدالمجيد الشرفي: لبنات، دار الجنوب للنشر، تونس، 1994، ص154

<sup>38</sup> عبدالمجيد الشرفى: لبنات، مرجع سابق، ص169

<sup>39</sup> مرسيا إلياد: رمزية الطقس والأسطورة. المقدس والدنيوي، ترجمة نهاد خياطة، دار العربي، دمشق، سنة 1987، ص189

<sup>40</sup> عبد الوهاب خلاف: مصادر التشريع فيما لانص فيه، دار القلم للنشر والتوزيع، الكويت، الطبعة السادسة سنة 1993، ص7

<sup>41</sup> نصر حامد أبو زيد: إشكالية القراءة وآليات التأويل، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب، الطبعة الخامسة، سنة 1999، ص6

إننا نريد من خلال دراسة علاقة التاريخي بالمقدس، أن نلمح إلى الأسئلة الكثيرة التي طرحت نتيجة للتغيرات الطارئة التي وقعت بعد «صدمتنا من الحداثة»، إذ طرحت أسئلة كثيرة كشفت عن أنَّ النص المرجعيّ المقدّس لا مكن أن يتحمّل معنى واحدا أبد الدهر، خصوصا في جانبه التطبيقيّ /العمليّ لذلك «لا عجب أن يحتفظ المسلمون بأصول الشافعي ما عاشوا في نفس الإطار الثقافي، وأن تكون المنظومة الأصوليّة التقليديّة محلّ إعادة نظر عندما تغيّر هذا الإطار وتغيّرت نظرة الإنسان المسلم إلى العالم تحت وطأة الحداثة»(42)؛ فلقد مثّل مشروع الشافعي إذن تأسيسا لحجيّة السنّة في مرتبة تلي الأصل الأوّل –القرآن- وظلّت أصول الفقه في ترتيبها ذاك محافظة على مركزية النص، حتّى إنّ الاجتهاد ضُيّق بقيود لغويّة فصار عمليّات مقايسة كأنّ الأحداث تتناسل متشابهة، وكأنّ الوقائع لا تخرج عن حكم واحد يشملها مهما تفرّعت.

ويرى نصر حامد أبو زيد في كتابه (نقد الخطاب الديني): أن تحليل الخطاب الديني ونقده يمر عبر كشف منطلقات هذا الخطاب وآلياته الفكرية، فمن الصعب الفصل بين الخطاب ومنطلقاته الفكرية والأيديولوجية إلا بعد تحليله بشكل نقدي. ويورد خمس آليات من الآليات التي يشتغل بها الخطاب الديني المعاصر وهي: 1- آلية التوحيد بين الفكر والدين وإلغاء المسافة بين الذات والموضوع، وتعمل هذه الآلية على الحيلولة دون التمييز بين الدين والمعرفة الدينية، وهكذا يخلط الخطاب الديني بين الدين والمعرفة الدينية حيث يقدسها بدورها كما لو كانت وحيا منزلا. 2- آلية رد الظواهر إلى مبدأ واحد، وهو تفسير الظواهر كلها بردها جميعا إلى مبدأ أو علة أولى، تستوي في ذلك الظواهر الاجتماعية والطبيعية. 3- آلية الاعتماد على سلطة «السلف» أو «التراث»، وذلك بعد تحويل النصوص التراثية - وهي نصوص ثانوية - إلى نصوص أولية تتمتع بقدر هائل من القداسة لا تقل - في كثير من الأحوال - عن النصوص الأصلية. 4- آلية اليقين الذهني والحسم الفكري «القطعي»، ورفض أي خلاف فكري، إلا إذا كان في الفروع والتفاصيل دون الأسس والأصول. 5- آلية إهدار البعد التاريخي وتجاهله، ويتجلى هذا في البكاء على الماضي الجميل، يستوى في ذلك العصر الذهبي للخلافة الرشيدة، وعصر الخلافة العثمانية. ويتجلى إهدار البعد التاريخي في التطابق بين الماضي والحاضر.

وفي ذلك يقول أبو زيد: «هناك خمس آليات... استطعنا رصدها حتى الآن؛ فمن الواجب ألا نزعم أنها تستوعب كل آليات الخطاب الديني، فلا شك أن مجال الرصد والإضافة - مجزيد من العمق والدقة في تحليل - سيظل مفتوحا، سواء بالنسبة للآليات أو بالنسبة للمنطلقات. إن هذه الآليات الخمس تمثل - في تقديرنا - الآليات الأساسية والجوهرية التي تحكم مجمل الخطاب الديني وتسيطر عليه» (43). ويؤكد أبو زيد إنه من اللحظات الأولى في التاريخ الإسلامي -وخلال فترة نزول الوحى وتشكل النصوص- كان ثمة إدراك مستقر أن

<sup>42</sup> عبد المجيد الشرفي: الإسلام والحداثة، الدار التونسيّة للنشر، د. ط، 1990، ص150

<sup>43</sup> نصر حامد أبو زيد: نقد الخطاب الديني، دار سينا للنشر، الطبعة الثانية، 1994، القاهرة، ص 77

للنصوص الدينية وخطاباتها مجالات فعاليتها الخاصة، وأن ثمة مجالات أخرى تخضع لفاعلية العقل البشري والخبرة الإنسانية، ولا تتعلق بها فعالية النصوص، تأسيساً لمبدأ «أنتم أعلم بشئون دنياكم» (44).

ويعتمد الخطاب الفقهى الذي يمزج التاريخي بالمقدس على آلية تبجيلية للآيات التشريعية الواردة في القرآن، واختبار القيمة القانونية للآيات التشريعية الواردة في القرآن، محل بحث ونظر مهم لدى العديد من الباحثين، وهذا يستدعى أن نلفت النظر إلى كتاب الصادق بلعيد «القرآن والتشريع، قراءة جديدة في آيات الأحكام». يقول بلعيد ما معناه: إن الآيات المدعوة بالتشريعية كانت قد أعدت للمجتمع القبلي، وليس للأنظمة القانونية والسياسية الحديثة؛ فالهم الرئيس للقرآن كان التثقيف الروحى للجنس البشري، وليس تأسيس نظام سياسي أو بلورة قانون قضائي وتشريعي جديد. إن القرآن لا يزود المؤمنين بنموذج سياسي، ولا يستخدم مفردات المعجم السياسي على عكس ما تزعم التفسيرات التبجيلية المنتشرة منذ ظهور جماعة الإخوان المسلمين عام 1928م، فالخطاب التبجيلي يعد مغالطة تاريخية كاملة، وهو أبعد ما يكون عن فكرة تاريخية المعنى.

لا يكتفي الخطاب الفقهي بذلك، وإنما أيضاً يعمل من خلال آلية «التوحيد بين الفكر البشري والدين» إلى سحب قداسة على أقوال السلف، التي لا تقبل النقاش.

وبذلك يتم التوحيد بين الاجتهادات البشرية وبين الدين في ذاته، ومن خلال «آلية تفسير الظواهر بردها إلى مبدأ واحد»، فإنها موجودة بذاتها في ذلك الجانب من التراث الذي يستند إليه الخطاب الفقهي (45)، الذي لا يفرق بين الاجتهاد البشري المتغير والمقدس الثابت.

ولحل أزمة العقل الفقهي في خطابه الذي يمزج التاريخي بالمقدس، لابد من الأخذ بعدة أمور تزيل التحديات المعرفية والعوائق الواقعية، ولن يتم ذلك إلا بتطوير جذري لبنية العقل الفقهي، وتطوير الفقه بالتبعية من خلال تطوير مؤسساته وتحديث منهجيات النظر معايير علمية وواقعية جديدة، هو ما يجب أن ينصبّ عليه الاهتمام، كما أن استقلال العقل الفقهي من أي تبعية سلطوية تمارس عليه ضغوطاً ليتماهي مع ظرف سياسي أو معاشي، يُعتبر من أهم التحديات في نجاح العقل الفقهي في أداء رسالته المنوطة به في إصلاح الإنسان والعالم من حوله.

<sup>44</sup> المرجع السابق، ص 78

<sup>45</sup> نصر حامد أبو زيد: نقد الخطاب الديني، مرجع سابق، ص84

## 2- الاجتهـــاد الفقهـــي بين روح القيم الدينية في صلتها بالقيم الكونية

## أ- تحرير العقل الفقهي:

إن تحرير العقل الفقهي يبدأ أولاً بتفكيك هذا العقل المعاصر، وإعادة النظر في التباساته الحالية، وإعمال مبدأ النقد الذاتي، الذي ينشده من أراد الإصلاح والكمال لمجتمعه وعقول أبنائه. ويلزم من أراد القيام بذلك في مجتمعاتنا الحالية العديد من الإجراءات التي يجب أن يتم اتخاذ التدابير اللازمة لتنفيذها بشكل متدرج في مرحلة أولية، ثم بشكل أكثر راديكالية في مرحلة أخرى، ليصبح التغير في المجتمع أمر حتمي، لا تفرضه الضرورة الفقهية، وإنما تقتضيه الضرورة العقلية بالأساس، وعندها تصبح الضرورة الفقهية ذات ارتباط وثيق بسائر الأفكار العقلية التحررية التي تنشد بها المجتمعات حالة أكثر رقى وتمدين على جميع المستويات والأنساق المحتمعية.

إننا مطالبون بالتفكير في إجراءات تحرير حمولة العقل الفقهي، حتى يتسنى لنا تأسيس مدونة فقهية حداثية «مَكن مجتمعاتنا التي تعيش في مطلع الألفية الثالثة من مواجهة الاهتزازات العنيفة، والتغلب على أشكال الفوضى التي جعلت الأفراد يعيشون داخل المجتمع غربة داخلية، تنعكس على ميولاتهم وطموحاتهم، وتكسر أنماط ثقافتهم وقيمهم، الأمر الذي يستدعى لزوم التفكير في المخارج المناسبة، التي تسمح بإعادة بناء الفقه الإنساني الذي يكون مبتدأه الذات الإنسانية في علائقها الجديدة بالعالم والتكنولوجيا والمستقبل» (46).

وليس أدل على ذلك من غياب أبواب فقهية كثيرة تهتم بسلوك الدولة تجاه مواطنيها وسلوك المؤسسات الاقتصادية والثقافية والتنظيمات السياسية والسلوكيات البيئية وما إلى ذلك، بما يتطلب إعادة النظر بشكل ملح في المنهج الاستنباطي، وفتح المجال من أجل صياغة عقل فقهي «مقاصدي» جديد يكون قادرا على استيعاب التحولات العميقة في طرائق التفكير وموضوعات الأحكام (47).

ولا بداية لهذا العقل الفقهي الجديد، بغير تخفيف حمولته التراثية القديمة. إن عقلنا الفقهي الإسلامي لم يكن في حاجة إلى التحرر من قيود التاريخ وعصبيات المجتمع وزيف الساسة وفساد الواقع كما هي حاجته اليوم، حيث إننا أمام عقل يدعى الانتماء إلى الإسلام، لكنه في العمق يبتعد عنه قليلاً أو كثيراً في مبادئه وأحكامه ومفاهيمه، ولعل الفتاوي والأفكار التي تلتبس بالإسلام وتصل إلى حد التناقض لا تعبر عن تنوع وغني في الفكر الإسلامي بقدر ما تعبر عن كثافة التشويه الذي لحق بالإسلام، حتى إنه أصبح من اليسير التشريع للفساد السياسي والانحراف الأخلاقي والانحطاط القيمي باسمه، وعندما يتجمد عقل الإنسان، يصبح مجرد تابع مقلد مستلب عديم الفعل والإنجاز، ومثل هذا الاختلاف لا يعبر عن عقل مفكر يريد مقاومة خور الذات ونكوصها،

<sup>46</sup> كمال عبد اللطيف: أية قيم نريد؟ أسئلة وأوليات، محاضرة ألقيت في صالون جدل الثقافي بمقر مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث بتاريخ 30 نوفمبر 2013، ص6

<sup>47</sup> قاسم شعيب: تحرير العقل الإسلامي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء/بيروت، الطبعة الثانية، 2013، ص7

ولكنه يعبّر عن عقل متجمد يقدس الحجر والشجر والبشر، وهيل إلى احتقار الذات والإقرار بعجزها الدائم. ولعل مشكلة أكثر المسلمين هي تجميدهم لحركة العقل بدعوى أن ما في كتاب الله وسنة رسوله ما يغني عن العقل، وهو ما أنتج على مستوى الواقع مجموعات من الحروفيين والنصيين، لقد كان الخوارج من هذا النمط، ونضيف مع هؤلاء التيار السلفي، أو التيار الذي يصفه المؤلف بالنصيين، ممن يغفلون عن جملة من الحقائق الجوهرية، أهمها أن القرآن لم يأت بديلاً عن العقل بقدر ما جاء هادياً له ومرشداً، فمثل العقل والقرآن كمثل البصر والضياء؛ فالعين لا يمكنها أن تبصر دون ضياء، ملاحظا أن مشكلة النصيين في هذا الزمان أكثر بؤساً من تلك التي كان يعانيها النَّصيون الأوائل، على الأقل مع هؤلاء \_ يقصد الأوائل \_ كانوا يتعاملون مع النص بشكل مباشر. أما هؤلاء، فإنهم مجرد تابعين لهم في نصّيتهم، ويبقى القاسم المشترك بينهم غياب القراءة العقلانية والعلمية للنص، وإلغاء أي أبعاد اجتماعية أو معرفية أو تاريخية أو سياسية في فهمه.

إن تجديد النظر إلى القرآن، باعتباره هو المستند الشرعي الوحيد، قطعي الثبوت في التشريع للإسلام دون غيره يسهم بشكل كبير في تخفيف حمولة عقلنا الفقهي.

فالقرآن يعطى الناس الدور المركزي في عمليات النهوض، ومن دون هذا الدور لا مِكن تحقيق أي نهضة؛ فالناس هم الكتلة المؤثرة التي يؤدي إهمالها، وممارسة الإقصاء والاستبعاد ضدها إلى فشل أي مشاريع نهضوية، وبالنتيجة، مكن الجزم أن الإسلام بهذا المعنى أول مدرسة تعطى للناس بشكل واضح الدور المركزي في بناء الحضارة، ولذلك فإن العرب \_ إن أرادوا لأنفسهم فلاحا \_ مدعوون إلى إعطاء الناس دورهم في أي عملية نهضوية، ومن دون هذا الدور سوف تفشل كل المشاريع التي تدعي النهضة كما فشلت مشاريع كثيرة سابقة.

وهناك أدوار أخرى موازية لدور الناس، لنقل، أنه هناك عوامل أو محددات موازية ومؤثرة في عمليات التغيير وبناء الحضارات، ومن دونها لا يمكن إنجاز أي شيء، وهي القيادة الفكرية والسياسية الواعية والعارفة بقوانين حركة التاريخ، لنصبح في نهاية المطاف أمام عناصر لا بد أن تتفاعل فيما بينها لتحقيق النهضة، وهي: «الناس، والقيادة، ومعرفة قوانين التغيير، ووجود القيم المنشودة»(48)، ومن دون هذا التفاعل بين هذه العناصر لا يمكن إنجاز شيء.

## \*- تجاوز القراءات الحرفية للأحكام القرآنية في علاقتها بالفقه:

لاشك أن الإسلام يثير جدالا كبيرا بين المفكرين والباحثين، من حيث هو نص ديني يحتوي أحكاما فقهية، يرى بعضهم أنها ملتبسة بين تبرير العنف ورفضه. من هنا وجب التمييز بين الإسلام في جوهره الحقيقى الثابت من خلال النص القرآني، وبين التطبيق الفقهي التاريخي المتغير، وعلى ذلك، يكون الإسلام واحدا في جوهره ومتعددا في تطبيقاته.

<sup>48</sup> قاسم شعيب: تحرير العقل الإسلامي، مرجع سابق، ص20

إن الذي ينظر إلى المسار التاريخي للإسلام، يجد أن الفقهاء يحتلون موقعاً مركزياً في الإنتاج الفكري/ الديني؛ فقد اعتبروا أن ما يصدر عنهم موازيا لما صدر عن النص المقدس، بل فرضوا التعاطي مع نصوصهم بوصفها ذات طابع قدسي، بكل ما يعنيه ذلك من إلزام للمسلم وبالخضوع له. وتدل الشواهد التاريخية على أن هؤلاء الفقهاء كانوا يحرصون على تغليب الناحية الشكلية في الدين، المتعلقة بظاهر العبادات والمعاملات، على حساب الدور الأساسي المتصل بالهداية وغرس الوازع الديني والأخلاقي والإنساني بين البشر.

إن المقارنة بين الرسالة والتاريخ، تكتسب أهميتها كلها في الزمن الحالي؛ وذلك نظراً للخلط الكبير بين جوهر الدعوة الدينى والروحى والإنساني التي تجعل الإنسان المسلم ملتزماً بقيم أخلاقية ترتفع بإنسانيته، وبين حصر الدين في أحكام ومعاملات وقضايا تعود في جوهرها إلى حاجات الإنسان، ولا تقع في صميم الدين، لكنها تحتل اليوم الموقع الرئيس في تقديم الفقهاء للدين الإسلامي، فتجعل منه ديناً يرفض حقوق الإنسان والمساواة بين المواطنين، لا سيَّما بين المرأة والرجل، وأكثر من ذلك تصوير هذا الإسلام مشجعاً للعنف والإرهاب، استناداً إلى آيات صدرت خلال نشر الدعوة الإسلامية والحروب التي انخرط فيها المسلمون لنشر دينهم الجديد.

من هنا تأتي تفرقة عبدالمجيد الشرفي بين إسلام القرآن وإسلام الفقهاء، ويبين أوجه التشابه والاختلاف بينهما؛ فالفقهاء بلوروا أيديولوجية كاملة للدولة الإمبراطورية العربية الإسلامية، وهذه الأيديولوجيا النضالية أو الهجومية أقل انفتاحا من القرآن بكثير، فخطابها سلطوى توسعى، على عكس الخطاب القرآني الذي يبدو متعالياً، منفتحاً على مطلق المعنى أو معنى المطلق.

ومعلوم أن الحكام السياسيين يعضدون باستمرار ما يذهب إليه الفقهاء «إسلام الفقهاء»؛ لأنه يخدم مصلحتهم العاجلة ويضفى على استبدادهم مشروعية دينية. أما التشريع الوضعى في نظام ديمقراطي، فمن شأنه أن يلزمهم ويحد من نفوذهم غير المحدود عملياً. فكانت محاكمة محمود محمد طه من أجل الآراء التي عبر عنها، وخاصة في «الرسالة الثانية من الإسلام»، وإعدامه في 18-1-1985م بتهمة الردة، من أبرز الأدلة على امتداد هذه الظاهرة في أيامنا. لقد قال الأستاذ محمود محمد طه في هذا الخصوص: «للقرن السابع آيات الفروع وللقرن العشرين آيات الأصول. وهذه هي الحكمة وراء النسخ، فليس النسخ إذن إلغاء تاماً، وإنما هو إرجاء يتحين الحين ويوقت الوقت. ونحن في تطويرنا هذا إنما ننظر إلى الحكمة وراء النص، فإذا خدمت آية الفرع التي كانت ناسخة في القرن السابع لآية الأصل فرضها حتى استنفذته، وأصبحت غير كافية للوقت الجديد -القرن العشرين- فقد حان الحين لنسخها هي وبعث آية الأصل التي كانت منسوخة في القرن السابع لتكون هي صاحبة الحكم في القرن العشرين، وعليها يقوم التشريع الجديد. هذا هو معنى تطور التشريع، فإنها هو انتقال من نص خدم غرضه، خدمه حتى استنفده، إلى نص كان مدّخراً يومئذ إلى أن يحين حينه؛ فالتطوير إذن ليس قفزاً عبر الفضاء ولا هو قول بالرأي الفج وإنما هو انتقال من نص إلى نص» (49).

<sup>49</sup> محمود محمد طه: الرسالة الثانية من الإسلام، الطبعة الرابعة، بدون مكان طبع، ولا تاريخ، ص10

إن آيات الفروع عند محمود محمد طه هي الآيات المدنية، تلك التي راعت مستوى المخاطبين في عهد النبي، فأقرت الجهاد والرق وعدم المساواة بين الرجال والنساء وتعدد الزوجات والطلاق والحجاب وانعزال الرجال عن النساء في المجتمع، وكلها ليست أصولاً في الإسلام، بينما «آيات الأصول» عنده هي الآيات المكية؛ إذ كانت تخاطب عامة الناس لا الذين آمنوا فحسب، ومن شأنها أن تحقق المساواة الاقتصادية والسياسية بالدمقراطية، والمساواة الاجتماعية بإقرار العدالة الاجتماعية بين سائر الأفراد (50).

ويرى العروى أن القرآن اليوم لم يقرأ كما يجب، فإذا كان «اليهود والنصاري، بفعل الزمن وحده، لم يعودوا يقرؤون كتابهم المقدس كما كان يفعل أجدادهم» (51) واكتفوا بالقراءة الحمارية التي يحضر فيها حمل الكتاب بدل تدبره وتلاوته، تلاوة وقراءة يحضر فيها القلب والعقل، بدل التقليد والاتباع والخرافة والوهم. ويربط العروي السنة بالظرف التاريخي والسياسي الذي كان من وراء ظهورها كنص مواز للقرآن.

ومن أجل تحديث الوعى الإسلامي والفقهي على السواء، لكيلا يصطدم بمستجدات العصر الحداثية، يجب تجاوز القراءات الحرفية للأحكام القرآنية التي بني عليها العقل الفقهي منظومته، والدعوة إلى تفهم مقاصد الأحكام والتعامل معها في ضوء شواغل المسلم المعاصر وهمومه وأوضاعه الاجتماعية والسياسية الراهنة.

إن أهم نتيجة ترتبت عن القول إن «كل ما نزل مسلم ففيه حكم لازم» (52) هي غلبة المنهج الفقهي على سواه من سبل قراءة النص القرآني، فكانت آيات الأحكام - وعددها نحو الـ500 آية؛ أي أقل من عشر الآيات القرآنية- محل عناية خاصة وباتت تمثل مركز الثقل في القرآن على حساب الآيات التي تحتوي الإرشاد والهداية أو تلك التي تهتم بالأفق الأخروي، وتغذى البعد الديني البحت والمتعالى في الإنسان (53).

من ذلك مثلاً أن الآيات التي تتعلق بالقصاص مشفوعة دامًا بالدعوة إلى العفو والرحمة، نقرأ في الآية 194 من سورة البقرة: (فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه مثل ما اعتدى عليكم واتقوا الله واعلموا أن الله مع المتقين) وفي الآية 37 من سورة الشورى: (وجزاء سيئة سيئة مثلها فمن عفا وأصلح فأجره على الله)، ولكن ما رسخ في الأذهان من هاتين الآيتين ومثيلاتهما هو فقط أن العقاب يكون من جنس العدوان. أما الصبر وأما التقوى وأما العفو وأما الإصلاح، فلم تكن من الأمور التي تخضع للتقنين واستنباط الأحكام فلم تجد العناية الكافية وتغلبت عليها ضرورات التنظيم الاجتماعي والتنسيق بين ما يحكم به القضاة في النوازل التي تعترضهم.

<sup>50</sup> عبدالمجيد الشرفي: الإسلام والحداثة، الدار النونسية للنشر، الطبعة الثانية، 1991، ص157

<sup>51</sup> عبدالله العروي: السنة والإصلاح، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب، الطبعة الأولى، 2008، ص 87

<sup>52</sup> الشافعي: الرسالة، مرجع سابق، ص444

<sup>53</sup> عبدالمجيد الشرفي: لبنات، دار الجنوب للنشر، تونس، 1994، ص 149

إلا أن الفقهاء في بحثهم عن الحكم اللازم لكل ما ينزل بالمسلم لم يكونوا يستطيعون العثور على مبتغاهم في القرآن وحده نظراً إلى محدودية عدد آيات الأحكام، وهكذا اكتسبت السنة عند الشافعي ثم من بعده مكانة مماثلة للنص القرآني ومنعت تأصيله على أسس جديدة (54).

إن المسلمين لا يركزون إلا على آيات الأحكام، ولا يرون سواها، ومن ثمَّ، ينبغي ألا تقتصر حياة المسلم المعاصر على هذا الجانب من القرآن؛ فالقرآن ملىء بالتعاليم الأخلاقية الرفيعة والتوجيهات التربوية، وهي تعاليم موجهة إلى البشرية كلها، وكثيراً ما تركز على مفهوم الحق والعدل، والحكمة، فكلمة (حق) -مثلاً- واردة في القرآن ما لا يقل عن (280) مرة.

هنا لابد لنا من تسجيل ملاحظة غاية في الأهمية حول القراءة الحرفية للقرآن، باعتبارها قراءة منقوصة، تفقد النص تجدده الدائم، فمع هذه القراءة الحرفية تحول القرآن من كتاب دين يشتمل على قيم أساسية خالدة مكن أن تستمد منها مختلف التشريعات البشرية المتغيرة بتغير أحوال الناس والمجتمعات إلى كتاب يحتوى على قامَّة من الوصفات والأحكام الجامدة التي يتعين تطبيقها حرفيا دون البحث عن الغاية منها أو علة سنها ومدى المصلحة المترتبة عليها بدعوى قصور العقل عن إدراكها، فالأمور «الشرعية مبنية على المصالح التي لا علم للخلق بها»<sup>(55)</sup>.

وليس من باب الصدفة، أن ترتفع الأصوات العديدة في العصر الحديث داعية إلى تجاوز القراءات الحرفية للأحكام القرآنية التي بني عليها العقل الفقهي منظومته.

وأهم ثمرة نجنيها من تجاوز القراءات الحرفية لآيات الأحكام، التي بني عليها العقل الفقهي مدونته، والتي أصابته بالجمود والتحجر، أن يساهم هذا التجاوز في تكون بذور ما يعرف بفقه الاجتهاد المعاصر، متجاوزا بذلك رؤية الاجتهاد المقنن، معناه الأصولي الفقهي، كاستجابة لحاجات العصر، ومراعاة لخصوصيات الواقع.

ومن هنا، ظهرت الحاجة ملحة في الانتقال من حالة الانغلاق التي نجدها في العقل الفقهي الحالي إلى الانفتاح على روح القيم الدينية في صلتها بالقيم الكونية.

\*- الانتقال من انغلاق العقل الفقهي إلى انفتاح روح القيم الكونية:

لا أحد يجادل اليوم في حاجة عصرنا الحالي إلى مدونة فقهية أخلاقية أكثر قدرة على حماية وصيانة مجتمعاتنا من كافة صور الخلل الناشئة الجديدة نتيجة للتحولات والتغيرات السياسية والعلمية والمجتمعية

<sup>54</sup>عبدالمجيد الشرفي: لبنات، مرجع سابق، ص 150

<sup>55</sup> الآمدي: الإحكام في أصول الأحكام، الجزء الرابع، بيروت، 1980، ص228

الحادثة من حولنا، «مدونة قادرة على بناء التوازنات القيميَّة المحاصرة للنزوعات النفسية الفردية والجماعية في أبعادها المدمرة، لعلنا نتمكن من صيانة وتعزيز التماسك النفسي والاجتماعي في الحياة البشرية»<sup>(56)</sup>، الأمر الذي يدعونا وبشكل مستعجل، إلى لزوم الحث على أن يكون للأخلاق وللتسامى الخلقى، مكانة مهمة في حياتنا.

مما لا شك فيه، أننا نعاني اليوم من وجود مأزق أخلاقي شامل وكوني (57)، يسود ليس فقط مجتمعاتنا العربية والإسلامية، بل يتخطى ذلك، إلى سيادة العالم أجمع. والسؤال الذي يتمحور حول هذا الجزء من البحث هو:

كيف نبني مدونة فقهية جديدة تعمل على ترسيخ منظومة قيم أخلاقية قادرة على تخطى الحواجز والحدود الدينية الخاصة بكل فئة على حدة، إلى نطاقات أوسع تسهل عملية انخراطنا في مجتمع حداثة أكثر مرونة وحرية؟

هذا السؤال يطرح مفارقات تدعو إلى التفكير مجدداً في المنظومات الفقهية التقليدية السائدة بهدف تفكيكها، والتفكير في كيفية إعادة بنائها وتطويرها، وجعلها مكافئة كما بينا، لمستويات التحول الجارية في عالمنا. فلا يمكن أن تظل المدونات الفقهية الموروثة على حالها أمام المتغيرات الجديدة، التي تعرفها المجتمعات البشرية اليوم.

عندما نتساءل عن كيفية تفكيك هذا المدونات وإعادة تركيبها بشكل جديد، نكون مطالبين بالتساؤل أولاً حول تحديد دور الاجتهاد الفقهي الواعي أو ما يعرف بفقه الاجتهاد المعاصر الذي يمكنه حل هذا المأزق التاريخي، وحول هذا التساؤل البديهي تندرج عدة تساؤلات لا يمكن غض الطرف عنها، حول تحرير الاجتهاد الفقهي من الحمولة القديمة التي توارثها أولاً والآليات اللازمة لذلك، مع الإلماح إلى دور الآليات الحداثية الجديدة التي مكنها أن تفك القيود التي تعيق حركة العقل الاجتهادي المتحرر، ليسهل بعد ذلك انفتاحه على القيم الكونية، ويتم تعميق الصلة بينها وبين روح القيم الدينية التي ترنو إليها مختلف الأديان السماوية، ليتم بذلك فتح الانسدادات القديمة وإعادة الحياة إلى منظومة القيم الفقهية، في صلتها بروح القيم الكونية.

## ب- الاجتهاد الفقهي: آليات حداثية معاصرة

ليس من باب الصدفة أن ترتفع الأصوات العديدة في العصر الحديث داعية إلى فتح باب الاجتهاد مرة أخرى على مصرعيه، وتجدد الفكر الديني، بعدما أصبح المسلم المعاصر «يعيش وضعاً تأويلياً يختلف جذرياً

<sup>56</sup> كمال عبد اللطيف: أية قيم نريد؟ أسئلة وأوليات، محاضرة ألقيت في صالون جدل الثقافي بمقر مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث بتاريخ 30 نوفمبر 2013، ص3

<sup>57</sup> المرجع السابق، ص4

عن الوضع الذي عاشه السلف، كانوا يعيشون في مجتمع تغلب عليه القداسة وتستند مؤسساته إلى المشروعية الدينية وهو يعيش في مجتمع تغزوه العلمنة بخطى وئيدة لكن ثابتة ولا رجعة فيها، كانوا ينتسبون إلى حضارة غازية واثقة من نفسها، وهو ينتمى إلى منطقة التخلف المادي والمعنوي والروحي»<sup>(58)</sup>.

إن وضع قضية الآليات الحداثية المعاصرة للاجتهاد الفقهي «في إطار ايبستيمولوجي ومعرفي هو الكفيل في نظرنا بالخروج بها من العموميات التي لا طائل من ورائها ويرفع اللبس المحيط بها في الأذهان والمؤدي في أغلب الأحيان إلى التراشق بالتهم وإلى حوار الصم» (59).

من المؤكد أن العقل الفقهي في ثوبه الاجتهادي الجديد - لو افترضنا وجوده- سوف يعتمد على آليات حداثية مستفادة من التطور الحاصل في شتى المجالات في عصرنا الحالي، سوف يواجه مشكلة كبيرة بخاصة في المجتمعات التي لازالت تعانى تبعات الاستعمار والتبعية الفكرية والاقتصادية أو ما تعرف بدول العالم الثالث، سوف تتزايد المشكلات وتتمظهر في مستويات عديدة من أوجه الحياة، إنها مشكلات إنسانية موصولة بقضايا التنمية في عالم ملئ بالتناقضات وأشكال الصراع الجديدة والمتوارثة، وهي موصولة أيضاً بسؤال المساواة داخل النوع الاجتماعي، وشؤون العمالة والهجرة، ومواجهة لوبيات الفساد القديم والمستجد، وخاصة في حلبات شبكة المعرفة داخل المجتمع، حيث بدأت تنشأ جرائم جديدة في قلب مجتمع المعرفة. يضاف إلى ذلك، ما فجرته تكنولوجيا المعلومات من قضايا جديدة موصولة بمسائل الهندسة الوراثية، حيث أصبحنا اليوم أمام إشكالات أخلاقية لا توجد في المدونات الفقهية القديمة، ما يمكننا من بناء تصورات مساعدة في عمليات مواجهتها، وإيجاد الحلول المناسبة لها. إن أخلاق التعامل مع البيئة الجديدة، التي أصبحت جزءا من منظورنا للعالم الجديد للعالم، وأخلاق النظام المعلوماتي الجديد، يستدعيان بناء مضامين جديدة لمفاهيم الحرية والمساواة والأمن والثقة، وهي المفاهيم التي استوعبت في الماضي دلالات محددة، وتقتضي اليوم إنجاز محاولات في إعادة بنائها، في ضوء مستلزمات التحول الجاري في مجتمعاتنا الحالية.

من خلال هذه الرؤية السابقة، وجب علينا أولاً التنظير بدقة لماهية فقه الاجتهاد المعاصر، وأهم التحديات الحداثية التي تواجه الاجتهادي الفقهي، باعتبار أن الإنسان والعقل مثلان المحددان الأساسيان لذلك.

#### \*- التعريف والتنظير:

الاجتهاد في اللغة، وهو مشتق من مادة «ج هـ د»، وله معان كثيرة كتبها المؤرخون والمحققون والفقهاء. وتعنى كلمة «الاجتهاد» بذل الجهود المتواصلة القيمة «بذل الجهد في استنباط الأحكام من أدلتها بالنظر المؤدي إليها» وكما كتب صاحب لسان العرب: جهد في الأمر «جد وطلب حتى وصل إلى الغاية» (60)، ومن هنا

<sup>58</sup> عبدالمجيد الشرفي: لبنات، مرجع سابق، ص 161

<sup>59</sup> المرجع السابق، ص 147

<sup>60</sup> ابن منظور: لسان العرب، ج2، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط 1412هـ، ص395- 397

نرى في القرآن (وأقسموا بالله جهد أيهانهم)(61)، وفي القاموس المحيط: «الجهد» بفتح الجيم الطاقة والجهد وبضم الجيم المشقة (62)، اجتهد في الأمر: بذل وسعه وطاقته ليبلغ مجهوده ويصل إلى نهايته، فالاجتهاد افتعال من الجهد وهو بذل الوسع والطاقة وحمل المشقة في طلب أمر ما، ومع هذه المعانى كلها يقول الدكتور وهبة الزحيلي في تعريف الاجتهاد «عبارة عن بذل المجهود واستفراغ الوسع في تحقيق أمر من الأمور، ويستعمل إلا فيما فيه كلفة ومشقة، فيقال: اجتهد في حمل حجر الرحى ولا يقال: اجتهد في حمل خردلة أو نواة»<sup>(63)</sup>.

أما الاجتهاد في الاصطلاح، فقد عبر عنه العلماء بعبارات متعددة منها قول الجرجاني «هو استفراغ الفقيه الوسع ليحصل له ظن بحكم شرعي» (64)، وأضاف الآمدي قائلاً: «هو استفراغ الوسع في طلب الظن بشيء من الأحكام الشرعية على وجه يحس من النفس العجز عن المزيد فيه» (65)، وقال الشوكاني في كتابه المشهور «إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق في علم الأصول»: هو بذل الوسع في نيل حكم شرعي عملي بطريق الاستنباط (66)، ولتحقيق مقاصد الشريعة يجب على المجتهدين وفقهاء الإسلام أن يبذلوا جهودهم المتواصلة نحو الأنحاء التالية كما جاء في كتاب «مقاصد الشريعة الإسلامية» لمحمد طاهر ابن عاشور.

- النحو الأول: فهم أقوالها، واستفادة مدلولات تلك الأقوال، بحسب الاستعمال اللغوي، وبحسب النقل الشرعي بالقواعد اللفظية التي بها عمل الاستدلال الفقهي، وقد تكفل معظمه علم أصول الفقه.
- النحو الثاني: البحث عما يعارض الأدلة التي لاحت للمجتهد، والتي استكمل إعمال نظره في استفادة مدلولاتها، ليستيقن أن تلك الأدلة سالمة مما يُبطل دلالتها ويقضى عليها بالإلغاء والتنقيح.
- النحو الثالث: قياس ما لم يرد حكمه في أقوال الشارع على حكم ما ورد حكمه فيه، بعد أن تُعرفَ علل التشريعات الثابتة بطريق من طرق مسالك العلة المبينة في أصول الفقه.
- النحو الرابع: إعطاء حكم لفعل أو حادث للناس لا يعرف حكمه فيما لاح للمجتهدين من أدلة الشريعة، ولا له نظر ويقاس عليه.

<sup>61</sup> المائدة: 53، الأنعام: 109، النور: 53، فاطر: 42

<sup>62</sup> الفيروز آبادي: القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1412هـ، ص351

<sup>63</sup> و هبه الزحيل: أصول الفقه الإسلامي، الجزء 2، دار الفكر، دمشق، 1998، ص1064

<sup>64</sup> الجرجاني: التعريفات، دار الكتب، بيروت، ط1408، ص10

<sup>65</sup> الأمدي: الإحكام في أصول الأحكام، ج3، مرجع سابق، ص162

<sup>66</sup> الشوكاني: إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق في علم الأصول، مطبعة مصطفي حلبي، القاهرة، ط 1938، ص250

- النحو الخامس: تلقى بعض أحكام الشريعة الثابتة عند تلقى من لم يعرف علل أحكامها ولا حكمة الشريعة في تشريعها، فهو يتهم نفسه بالقصور عن إدراك حكمة الشارع منه، ويستضعف علمه في جنب سعة الشريعة، فيسمى هذا النوع بالتعبدي (67).

إننا نستطيع أن ندرك حقيقة الاجتهاد وشروطه في ضوء الأنحاء المذكور في كتاب محمد الطاهر ابن عاشور. وفقاً للرؤية المقاصدية للشريعة الإسلامية التي ألقت مسؤولية الاجتهاد على عاتق العلماء الراسخين في العلوم الشرعية والفقهاء البارعين في حل القضايا والمسائل الفقهية العصرية، تحت شروط معينة؛ لأن الاجتهاد لا يدور إلا حول الشروط الفقهية والقوانين الإسلامية وينسجم مع أصول القرآن الكريم ومبادئ السنة النبوية، وإن القرآن يشير إلى حقيقة الاجتهاد وإلى كفاءات المجتهدين الذين يجتهدون في الشريعة الإسلامية بلسانه الخالد للأجيال القادمة بهذه الآية القرآنية (فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم) (68) وفي ضوء هذه الآية القرآنية وصف علماء الإسلام الاجتهادات الفقهية بأنها كنوز فكرية تبرز الأفكار الإسلامية الصحيحة في كل العصور والأزمان.

ومن هنا، نرى أن الاجتهاد أصبح شيئا ضروريا في وقتنا الحالي أكثر من أي وقت أخر؛ «فالحوادث متجددة والمصالح متشابكة، سواء كانت هذه مصالح أفراد أو مصالح دولة أو مصالح دول» $^{(69)}$ .

إن الأصل في الاجتهاد هو الالتقاء على الثوابت والأصول والمحكمات وجواز الاختلافات في الأمور الشرعية وإلقاء النظر في المسألة الفقهية من جديد في أحكام الشريعة كلها حيناً وجزئياتها حيناً آخر وفقاً لمقتضيات العصر والظروف والأحوال.

وقد قسم العلماء الاجتهاد إلى ثلاثة أقسام: الاجتهاد البياني، وذلك لبيان الأحكام الشرعية من نصوص الشارح، والاجتهاد القياسي، وذلك لوضع الأحكام الشرعية للوقائع الحادثة مما ليس فيها كتاب ولا سنة، بالقياس على ما في نصوص الشارح من أحكام. الاجتهاد الاستصلاحي؛ وذلك لوضع الأحكام الشرعية أيضاً، للوقائع الحادثة مما ليس فيها كتاب ولا سنة، بالرأى المبنى على قاعدة الاستصلاح<sup>(70)</sup>.

وهناك مناهج مكن من خلالها دراسة الاجتهاد المعاصر، نظراً لأن الاجتهاد هو الطاقة الدافعة والحركية الفاعلة، والتي يستطيع من خلالها العلماء والفقهاء أن يواكبوا تطورات الحياة وتقلبات الزمان ويستجيبوا استجابة واقعية للتحديات العصرية والنظريات الجديدة ويزيلوا الإشكاليات الحديثة والفلسفات الجديدة

<sup>67</sup> ابن عاشور : مقاصد الشريعة الإسلامية، تحقيق: محمد طاههر الميساوي، مطبعة دار النفاس، الأردن، الطبعة الثانية، 2001، ص ص183 – 184 68 التوبة: 122

<sup>69</sup> حسن أحمد مرعى: الاجتهاد في الشريعة الإسلامية، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ط1404هـ، ص155

<sup>70</sup> معروف الدواليبي: المدخل إلى علم أصول الفقه، مطبعة دمشق، الطبعة الثالثة، 1959، ص75-389. وانظر أيضاً: و هبه الزحيلي، الفقه الإسلامي وأدلته، ج 2، ص1069

والأنظمة الكثيرة التي تتمخض بها الحضارات والثقافات المادية اليوم بإزاء ذلك المنهج الذي من نتاج تلك العبقريات والأفكار البشرية التي تواجهها الأمة الإسلامية من مشارق الأرض ومغاربها في هذه الأعوام الأخيرة في كل مجال من مجالات الحياة الفردية والجماعية (٢١).

وفقاً لهذه الرؤية، مكن الحديث عن اجتهاد انتقائي، ينتقى من المدونة الفقهية التراثية ما يواجه التطورات الطارئة ويتوافق مع الحوادث النازلة في عصرنا الحالي. وأيضاً مكننا إضافة الاجتهاد الإنشائي الذي هدفه توطيد العلاقات الدولية والعالمية في القضايا الاجتماعية والبنوكية والسياسية في ضوء الأحداث العولمية الطارئة، مستخدماً الأدلة المعتبرة والمعايير الشرعية المنفتحة على النظرة المقاصدية للشريعة، باعتبار أن الشريعة الإسلامية تستوعب معالجة جميع المشاكل التي يواجهها الناس، سواء كانت المشكلة فردية أو جماعية داخلية أو دولية؛ لأن الشريعة وفقاً لهذه الرؤية هي منهج رباني يصلح لكل زمان ومكان.

إما الاجتهاد الكفائي، وهو من وجهة نظرنا أفضل المداخل المنهجية التي مكن من خلالها دراسة ما اصطلح عليه بفقه الاجتهاد المعاصر، «يرتكز في الأساس على إعادة قراءة مفهوم «الاجتهاد» كآلية أصولية، معرفية، على ضوء راهن العلاقة بالمعرفة، والمتمثل في المقاربة بالكفايات؛ من حيث ما يشتركان فيه من خصائص ومميزات تجاه مُط علاقتهما بالمعرفة؛ ولا سيّما أن لهما مؤشرات فعلية ومقاصدية، تجعلهما يقتربان إلى حد التواشج والتشارك في تأثيث فضائهما المشترك؛ أليس الاجتهاد في نهاية المطاف غرة جهود عقلية متواصلة في بناء المعرفة وقراءة علاقة النص بالواقع قراءة عقلية في غياب صريح المنقول؟ أليس الاجتهاد- بقول آخر- يقتضي تفعيل مجموعة من الشروط و«المدارك»، لجعلها تتواجه ومستجدات الحياة اللا متناهية واللا متوقعة؟ بعبارة أخرى، أليس مدخل الكفاية/ Competence- في فكرنا المعاصر - كأقصى فعل ذكائي إنساني في علاقته بالمعرفة "يقوم" هو الآخر- من وجهة نظر معرفية / cognitive- على غط ما من الاشتغال المعرفي لذلك التدبير الاجتهادي المقاصدي على وجه التحديد، بشكل أو بآخر؟.

إن الدراسة من خلال هذا المدخل، تنطلق من دراسة راهن العلاقة بالمعرفة وكذا تراثها، متجاوزة بالتالي، حصر دراسة الفقه وأصوله، من حيث إمكانية تجديده، من خلال نهاذج لبعض القواعد والأسس التي وضعها علماء الأصول، وإرجاع قراءة تلك القواعد والأسس إلى الأرضية المعرفية التي تشكلت عبرها فحسب» (72). من هنا وجب الإلماح إلى أهم التحديات التي تواجه الاجتهاد المعاصر وفقا لهذه الرؤية الجديدة والمهمة.

<sup>71</sup> عطاء الرحمن الندوي: الاجتهاد ودوره في تجديد الفقه الإسلامي، دراسات الجامعة الإسلامية العالمية شيتاغونغ، المجلد الثالث، 2006، ص83 72 عمر بيشو: الاجتهاد والكفاية: أية علاقة؟، محاضرة ألقيت في صالون جدل الثقافي، ضمن فعاليات ندوة «علم أصول الفقه وسؤال التجديد»، بمقر مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث بتاريخ 11 نونبر 2013م.

## \*- التحديات الحداثية التي تواجه الاجتهاد الفقهي المعاصر:

إذا كان من سبيل اليوم إلى إيجاد فقه اجتهادي معاصر يساعد على رفع التحديات التي تواجهها الأمة الإسلامية، فلن يكون له نصيب من التوفيق إلا متى استطاع، في عملية تجاوزية عسيرة لكن ضرورية، أن يجمع مقتضيات القيم القرآنية الخالدة والقيم التي أفرزتها الحداثة دون التنكر لما هو صالح من النظريات والحلول التي فرضتها الممارسة التاريخية للإسلام ودون خشية من طرح ما هو غير صالح منها لأنه من مخلفات منظومة فكرية ومعرفية بات الفكر والمعرفة في عصرنا في قطيعة تامة معها(٢٦٠).

وفي اعتقادنا أن نجاح هذه العملية التجاوزية الضرورية لن يتأتي إلا بتوفر عدد من الشروط نذكر منها الأهم:

- ضرورة التخلص من التعلق المرضى بحرفية النصوص، ولا سيما النص القرآني وإيلاء مقاصد الشريعة المكانة المثلى في سن التشريعات الوضعية التي تتلاءم وحاجات المجتمع الحديث.
- ينبغى دخلنة مبدأ المسؤولية الفردية وعدم التفريط فيه لفائدة مجامع فقهية تنتصب للفصل بين الحلال والحرام وللكلام باسم الله ومكانه مهما كانت كفاءة أعضائها ونزاهتهم وإخلاصهم ومدي تمثيليتهم.
- ضرورة احترام حقوق الإنسان بدون مواربة وبالخصوص حقه في اختيار معتقده دون أن يلحقه أذى بدعوى أنه مرتد يجب قتله، وحقه في المحافظة على سلامة بدنه، فلا يتعرض إلى الرجم أو قطع الأيدي بعنوان إقامة الحدود عليه، وحقه في التمييز بسبب الجنس فلا يفرض على المرأة باسم الدين ما يتركها في منزلة دون الرجل من حيث الحقوق والواجبات.
- قبول مبدأ حرية التعبير والتعددية الايديولوجية باعتباره حقاً مشروعاً من ناحية، وباعتبار أن تصادم الأفكار وتلاقحها هو المولد للنور والحقيقة والمصلحة من ناحية ثانية، وعلى أساس أن التماثل الفكرى لا يولد سوى الفقر الذهني (74).

هذه بعض التحديات الحداثية التي تواجه الاجتهاد المعاصر، وهي من أهم التحديات التي رأيناها تسهم، إذا تم الأخذ بها في نهضة وتجديد الفكر الاجتهادي في عمومه، وتفتح الباب على مصرعيه أمام حراك فكري ينشد التوافق مع الواقع المعاصر المعاش.

<sup>73</sup> عبدالمجيد الشرفى: لبنات، مرجع سابق، ص 161

<sup>74</sup> عبدالمجيد الشرفي: لبنات، مرجع سابق، ص 162

ولا مكن للاجتهاد الفقهي المعاصر بآلياته المستحدثة أن يجد له متنفساً في التفكير في إنشاء مدونة فقهية حداثية جديدة، بغير إنجاز عملية نقد للمرجعيات الفقهية والأخلاقية العربية السائدة، «وقد سبق للباحث العربي محمد عابد الجابري في مصنفه المهم عن العقل الأخلاقي العربي، أن دعا إلى تجاوز هيمنة قيم الصبر والطاعة، وبناء قيم المبادرة والمواطنة وأخلاق التسامح، وهي القيم المطلوبة اليوم في مجتمعنا، نظراً لأهمية الدور الذي تلعبه هذه القيم، في موضوع تطوير الإصلاح السياسي وتحقيق التنمية. وفي قلب الفعلين السابقين، تتم عملية التسامى بالإنسان، الأمر الذي يعزز إنسانيته (٢٥٠)، ويسهل على الاجتهاد المعاصر دوره في إنجاز مهمته الأساسية، من التوافق مع ما يطرأ على المجتمعات من مستجدات حداثية طارئة.

وتتمثل المدونة الفقهية الحداثية الجديدة المنتظرة كما نتصورها في «الحد الأدني من القاسم المشترك على صعيد القيم والمعايير الأساسية الإنسانية (...) إنها تنشأ من الإجماع المتوافق بشأنه، على سلسلة من القيم الإلزامية ومن جملة المعايير التي يتعذر إبطالها»<sup>(76)</sup>.

ولما كان الإنسان هو مناط الفقه الاجتهادي الجديد، ولما كانت الأخلاق هي ما يجب أن يشكل ماهية الإنسان في عالمنا، تبعاً لتصورات بعض المفكرين العرب المعاصرين، لزم أن نستعرض في عجالة، جوانب من تشخيص ونقد الجابري لهذه الأخلاق والقيم، لنضع مقابلها جهداً آخر يحاورها، ويفكر في موضوعها بطريقة مختلفة، يتعلق الأمر بالدكتور طه عبدالرحمن، الذي قدم محاولة في نقد أخلاق الحداثة، لنتجه بعد ذلك لتركيب ما نتصور أنه الأفق الذي منح الفقه الاجتهادي الحداثي، روح الفعل الأخلاقي المسنود بالقيم الإنسانية الكونية التي نتطلع إليها.

يتوقف الجابري «في سياق تحليله المستفيض لنظام القيم في التراث الأخلاقي الإسلامي، عند مسألة هامة، تتعلق ما أطلق عليه تغييب الفرد في الأخلاق الإسلامية. ومعنى هذا أن القيم التي كانت سائدة في عصورنا الوسطى، والتي كانت منظورة تدعم أخلاق الصبر والطاعة، وتستبعد الفرد والأفراد، مانحة صفة التفرد الإلهي للسلطان، وذلك في إطار المماثلات التي كانت متداولة في الأدبيات السياسية السلطانية، حيث يتم رفع الملوك في هذه المصنفات إلى مرتبة الآلهة، ويتم الحديث عن الخاصة والعامة، وخاصة الخاصة والدهماء، مقابل تغييب الكيان الذاتي المفرد الذي يتحدد ميلاده النظري تاريخيا في سياق الأخلاق الحديثة والفلسفة السياسية الحديثة»(77).

<sup>75</sup> محمد عابد الجابري: العقل الأخلاقي العربي، دراسة تحليلية نقدية لنظام القيم الإسلامية، م.د.و.ع.بيروت، 2001م، ص438

<sup>76</sup> فرانك جي - لمتشنر وجون بولي: العولمة، الطوفان أم الإنقاذ؟، ترجمة فاضل شاكر، المنظمة العربية للترجمة، م.د.وع بيروت، 2004م، ص317

<sup>77</sup> Histoire de la philosophie politique: tome2 Naissances de la modernite, sous la direction de Alain enaut; avec la collaboration de Pierre-henri Tavoillot et patrik savidan, 5 tomes (paris Calmann-levy, 1999) pp182 – 201

أما طه عبدالرحمن، فإنه يدعو إلى الأخلاقية، باعتبارها مطابقة للإنسانية، ويرفض الحداثة بمختلف تجلياتها، لأنها تستند في نظره إلى العقل المجرد، العقل الوضعي التاريخي، عقل المتناهي، غافلة عقل اللاتناهي، عقل القرب واليقين والطمأنينة وسكينة النفس.

يقرن طه عبدالرحمن، نقده للحداثة بدعوته إلى التخلُّق، وإلى تبني تجربة في الرياضة الدينية التخلقية، التي لا تقبل قيود التاريخ والحس والنسبية، بل ترنو إلى التماهي مع اللامتناهي، بهدف بلوغ مقام التأنيس المتخلق، والعمل مقتضى العقل المؤيد بالله. يعتمد في بناء دليله النقدي، على مكاسب معرفية محددة لا جدال في انتمائها إلى معطيات العقل المجرد والعقل الشرعي، ويريد بناء على تجربة ذاتية في الإدراك الوجداني، المسنود ببواعث نفسية داخلية، أن يوجه رسالة للإنسانية جمعاء في زمن ما فتئ يتصارع مع ذاته وتاريخه وقيمه، من أجل تطويرها وتجاوزها، وبناء بدائلها بلغة العقل داخل التاريخ.

هارس طه عبدالرحمن نقداً خارجياً للحداثة، ورغم احتياطاته البارزة في العبارة، فإن نصه يتضمن عبارات تضع نقده بجوار منتقدي الحداثة، الذين يتحدثون عن جاهلية وبهيمية ومادية الحضارة المعاصرة، حضارة الحداثة والتقنية؛ أي إنه ينتقدها أحياناً بلغة أقرب ما تكون إلى لغة الفكر الدعوي التقليدي والمحافظ، وهذه المسألة تبعده عن الطموح المعلن في نص كتابه «العمل الديني وتجديد العقل» (78).

وبناء على ذلك، يمكننا الاستنتاج بأن التحديات الحداثية التي تواجه العقل الفقهي الجديد، ومعه فقه الاجتهاد المعاصر، تستتبع بالأساس نقد العقل الإسلامي المعاصر، هذا من ناحية ومن ناحية أخرى تستلهم روح القيم الكونية المستحدثة، ويجب ألا نقف عند حد الانغماس في النقض والتقويض، أو التفكيك دون التركيب، وإنها عليها أن تخرج من هذا النفق إلى فضاء أوسع من الرؤية، حتى نستطيع التأسيس لنهضة عربية إسلامية حقيقية.

إن مبحث الإنسان في داخل الفقه الاجتهادي المعاصر، لم يعد ثانوياً، وإنما أصبح نقطة الارتكاز التي ينطلق منها الدين والفقه في عمومه، وعندها يصبح العقل مصدراً مهماً من مصادر التشريع منضافاً إلى القرآن والسنة بعد أن يتم تنقيح الأخيرة بشكل أكثر عقلانية.

<sup>78</sup> كمال عبداللطيف: أية قيم نريد؟ أسئلة وأوليات، مرجع سابق، ص8

#### الخاتمــة

حرصنا في هذا البحث على لفت النظر إلى ضرورة التجديد في بنية العقل الفقهي، من خلال تفكيكه والوقوف على مراحل تشكله، ثم بيان السلطة التي تتحكم فيه، ولم يكن يعنى ذلك إغفال الدور الذي لعبه التاريخ والسياسة، والذي أحال الإنساني التاريخي مع مرور الوقت إلى مقدس، ونقصد بذلك مجموع المصادر اللانصية التي شملت وأسست هذا العقل كالإجماع والقياس وقول الصحابي وغيرها.

وكان لابد من التفكير في حلول للخروج من المأزق الذي أدى إلى تضخم العقل الفقهي وتكلس مدونته، وشكلانيتها. ومن الحلول التي توصل إليها البحث التنبيه على ضرورة فتح باب الاجتهاد مرة أخرى، من خلال نقد العقل الإسلامي في عمومه، والعمل على تفكيك العقل الفقهي بوجه خاص، فينتج بذلك لدينا وجهة نظر نقدية، تسهم في التأسيس والترسيخ لآلية النقد الذاتي المعمول بها بداخل سائر الدراسات الإنسانية المعاصرة.

ومن البيِّن، أن فقه الاجتهاد المعاصر، هو المخرج الآمن والحل الواجب الأخذ به في عصر الحداثة، فلا يستقيم العمل مدونات فقهية تراثية قديمة، يعمل البعض على ترقيعها وإعادة تقديمها، والأولى نسفها والانتقاء منها. هكذا تكون الآليات الحداثية المعاصرة لهذا الاجتهاد واضحة ومفهومة إذا تم طرحها بشكل ابتسمولوجي/معرفي، حتى نتوصل من خلالها إلى أحسن الحلول وأقربها إلى المعاصرة. ولا سبيل إلى كل ذلك بغير تحرير العقل الفقهي وتجاوز القراءات الحرفية للقرآن في علاقتها بالعقل الفقهي، الذي تمرس من زمن على قياس واحد لا بديل عنه، وهو قياس تقليدي عقيم لا ينتج إبداعاً أبداً ولا يحل العقال من حول العقل ولا يسرحه إلا بقدر ما يسمح النقل.

علينا أن نتجاوز الإشكاليات الشكلانية القديمة، والتي تعاود الظهور بشكل معاصر؛ لأنها إشكاليات أقل وصف لها. إنها مثل الأكليشيهات أو التابهوات التي نجدها في كل ثقافة، مثل إشكالية تقديم النقل على العقل، أو أن الدين يوجب على الإنسان التخلف، من خلال التأكيد والحرص على النظرة الظاهرية والحروفية والنصية للتشريع من خلال مصدره الأساسي وهو القرآن، وإنما يجب النظر من خلال رؤية مقاصدية معتبرة، تنزل الإنسان أعلى الرتب التي أرادها الله سبحانه لخليفته الإنسان.

إن التحدي أمام إعادة بناء العقل الفقهي القديم يكمن في كيفية تحويله من عقل فقهي استدلالي استنباطي منطقي إلى علم فلسفى إنساني سلوكي عام، وبذلك يحدث الوصل مع القيم الكونية المستحدثة وفق الرؤية الجديدة.

وقد اشتملت هذه الخامّة -تبعاً لذلك- على مجموعة من النتائج والتوصيات التي توصل إليها هذا البحث ومنها:

#### النتائج والتوصيات:

- إن العقل الفقهي لم يحظ بالبحث والدراسة كمبحث مستقل في المعالجات الفقهفكرية، ولذا لا بد من الاهتمام بدراسة هذا العقل الفقهي، وبيان الجوانب المختلفة فيه، خاصة تلك القضايا المرتبطة بتغيرات العصر والتي تحتاج إلى بحث واجتهاد جديدين.
- إن تعدد الدراسات والبحوث والكتابات في مبحث العقل الفقهي، من زوايا مختلفة، من شأنه أن يفتح الباب على مصراعيه، أما كل الفرضيات المنهجية التي تثمر جدل في روح هذا العقل وجوهره.
- مقارنة العقل الفقهي، في بنيته وتكوينه وآلياته ومنهجيته، يجب أن تكون من خلال الأدوات المنهجية التي أتت بها الحداثة بعد تقنينها، ولابد من وجود مقاييس جديدة تقوم على مقارنة الأهداف والغايات لا الصور والأشكال، حتى يمكن إعطاء حكم صحيح على مقارنة هذا العقل بغيره.
- العقل الفقهي له مواصفات خاصة قائمة على أصول وقواعد ومستمدة من منظومة لغوية ومفهومية واصطلاحيه، قل نظيرها، ولذلك لابد من إبراز هذا العقل بصيغته المستقلة وليس باعتباره صورة لعوامل أخرى.
- ليست هناك منهجية محددة لدراسة العقل الفقهي، يجب الالتزام بها والعمل على تطبيقها، ولذا فإن البحث يجب أن يتجه إلى مقاصد هذا العقل، وليس إلى صورته فقط، أو الآلية التي يعمل بها، والتي سرعان ما تمتزج بالقداسة أو ينسحب عليها نوع من التأليه.
- هناك من القضايا المهمة في علاقة التاريخي بالمقدس تحتاج إلى إعادة بحث ودراسة، ومن هنا، وجب تفكيك هذه العلاقة الجدلية، والكشف عن تشكل آلياتها عبر التاريخ.
- الوقوف طويلاً أمام الأسباب التي دعت إلى التضخم الفقهي الحاصل الآن، والذي أعاقت في مجتمعاتنا حركة التنمية والتحرر من التبعية، والنظر وراء الأسباب يفتح باب الحديث عن الميتافيزيقا الكامنة وراء أقوال الفقهاء التي أضحت تمتلك قداسة أكثر من قداسة النص ذاته.
- بناء نسق أخلاقي جديد أو مدونة أخلاقية فقهية جديدة، تستلهم روح القيم الدينية في صلتها بالقيم الكونية المستحدثة في عالمنا المعاصر.

## قائمة المصادر والمراجع

- ابن عاشور (محمد الطاهر): مقاصد الشريعة الإسلامية، تحقيق: محمد طاههر الميساوي، مطبعة دار النفاس، الأردن، الطبعة الثانية، 2001م.
  - ابن منظور (جمال الدين): لسان العرب، ج2، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط 1412هـ
    - أبو زيد (نصر حامد):
  - إشكالية القراءة وآليات التأويل، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب، الطبعة الخامسة، سنة 1999م.
    - نقد الخطاب الديني، دار سينا للنشر، القاهرة، الطبعة الثانية، 1994م.
- أركون (محمد): من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي، ترجمة هاشم صالح، دار الساقي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1991م.
  - إلياد (مرسيا): رمزية الطقس والأسطورة..المقدس والدنيوي، ترجمة نهاد خياطة، دار العربي، دمشق، سنة 1987م.
    - الآمدى (سيف الدين): الإحكام في أصول الأحكام، الجزء الثالث والرابع، بيروت، 1980م.
  - الجابري (محمد عابد): العقل الأخلاقي العربي، دراسة تحليلية نقدية لنظام القيم الإسلامية، م.د.و.ع.بيروت، 2001م.
    - الجرجاني (الشريف): التعريفات، دار الكتب، بيروت، ط1408هـ.
- الجلاصي (بثينة): النص والاجتهاد في الفكر الأصولي: من تقديس النقل إلى تسريح العقل، رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة، الطبعة الأولى، 2011م.
- جي (فرانك) بولي (لمتشنروجون): العولمة: الطوفان أم الإنقاذ؟، ترجمة فاضل شاكر، المنظمة العربية للترجمة، م.د.و.ع بيروت، 2004م.
  - حنفي (حسن): من النص إلى الواقع، الجزء الثاني، بنية النص، مركز الكتاب للنشر، القاهرة، مصر، الطبعة الأولى، 2005م.
    - خلاف (عبدالوهاب): علم أصول الفقه، المغاربية للطباعة والنشر والإشهار، د.ت.
    - خلاف (عبدالوهاب): مصادر التشريع فيما لا نص فيه، دار القلم للنشر والتوزيع، الكويت، الطبعة السادسة، 1993م.
      - الدواليبي (معروف): المدخل إلى علم أصول الفقه، مطبعة دمشق، الطبعة الثالثة، 1959م.
        - الزحيل (وهبه): أصول الفقه الإسلامي، الجزء الثاني، دار الفكر، دمشق، 1998م.
          - الزرقا (مصطفي): المدخل الفقهي العام، الجزء الأول، دار القلم، دمشق.
- الشاطبي (أبو إسحاق): الموافقات في أصول الشريعة، ج1، تحقيق: عبدالله دراز، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثالثة، 2003م.
  - الشافعي (محمد بن إدريس): الرسالة، تحقيق أحمد محمد شاكر، مكتبة دار التراث، الطبعة الثانية، القاهرة، 1979م.
    - الشرفي (عبدالمجيد):
    - الإسلام والحداثة، الدار التونسية للنشر، الطبعة الثانية، 1991م.
      - لبنات، دار الجنوب للنشر، تونس، 1994م.
    - شعيب (قاسم): تحرير العقل الإسلامي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء/بيروت، الطبعة الثانية، 2013م.

- الشوكاني (محمد بن على): إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق في علم الأصول، مطبعة مصطفى حلبي، القاهرة، ط 1938م.
- الصغير (عبدالمجيد): الفكر الأصولي وإشكالية السلطة العلمية في الإسلام، دار المنتخب العربي، لبنان، الطبعة الأولى، 1994م.
  - صليبا (جميل): القاموس الفلسفي، الجزء الثاني، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، 1982م.
  - طه (محمود محمد): الرسالة الثانية من الإسلام، الطبعة الرابعة، بدون مكان طبع، ولا تاريخ.
  - العروي (عبدالله): السنة والإصلاح، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب، الطبعة الأولى، 2008م.
- عيد (عبدالرزاق): سدنة هياكل الوهم، نقد العقل الفقهي (البوطي نموذجاً)، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، 2003م.
  - الفيروزآبادي (مجد الدين): القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1412هـ
  - القرضاوي (يوسف): الصحوة الإسلامية بين الجمود والتطرف، دار الشروق، الطبعة الثانية، 1984م.
  - مرعى (حسن أحمد): الاجتهاد في الشريعة الإسلامية، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ط1404هـ
- الندوي (عطاء الرحمن): الاجتهاد ودوره في تجديد الفقه الإسلامي، دراسات الجامعة الإسلامية العالمية شيتاغونغ، المجلد الثالث، 2006م.
- ياسين (عبدالجواد): السلطة في الإسلام: العقل الفقهي السلفي بين النص والتاريخ، المركز الثقافي العربي، بيروت، الطبعة الثانية، 2000م.
  - يزداني (عباس): العقل الفقهي، ترجمة أحمد القبانجي، ثقافة إسلامية معاصرة (12)، بدون تاريخ نشر، بدون دار نشر.

#### المقالات والمحاضرات:

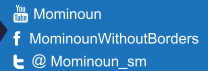
- بوكرن (مصطفي): تجديد المنهج في دراسة علم أصول الفقه: منهج الدراسة المصطلحية أنهوذجاً، محاضرة ألقيت في صالون جدل الثقافي، ضمن فعاليات ندوة «علم أصول الفقه وسؤال التجديد»، بمقر مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث بتاريخ 11 نونبر 2013م.
- بيشو (عمر): الاجتهاد والكفاية: أية علاقة؟، محاضرة ألقيت في صالون جدل الثقافي، ضمن فعاليات ندوة «علم أصول الفقه وسؤال التجديد»، بمقر مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث بتاريخ 11 نونبر 2013.
- الجليد (مصدق): نشوئية العقل الفقهي الإسلامي: نحو براديغم حقوقي جديد، مقال منشور على موقع مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث، بتاريخ 2013/9/29.
- عبداللطيف (كمال): أية قيم نريد؟ أسئلة وأوليات، محاضرة ألقيت في صالون جدل الثقافي بمقر مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث بتاريخ 30 نوفمبر 2013.

#### المراجع باللغة الأجنبية:

#### - Foucault (Michel):

- O Il faut defend la society cours du collège de france, 1976, Ed. Gallimard Seuil, coll Hautes Etudes, Paris 1977
- O la volonte de savoir. Paris, Gallimard, T.I, 1976

- J.Schacht: Introduction au droit Musulman, Paris, editions 1983
- Latslawick (Paul): la realite de la realite, Ed. Du seuil collection, points,1984.
- Reboul (Olivier): Introduction a la Rethorique, Paris, P.U.F.



info@mominoun.com www.mominoun.com

