

# صورة آل البيت في المُتخيّل الشعبي التونسي

# **صلاح الدين العامري** باحث تونسي



- ♦ بحث محكم
- ♦ قسم الدراسات الدينية
  - ♦ 30 مات 2024

صورة آل البيت في المُتخيّل الشعبي التونسي

«حين لا تعود الأنظمة التفسيريّة للأنظمة التقليديّة للتجربة البشريّة مقنعة انفعاليّاً وتحريضيّاً، وحين تكون الرّموز الموروثة صارت غير شفافة بدلا من أن تكون مقدّسة، وحين تبدو اللغة الدينيّة متحجّرة بدلا من أن تكون حديثا وحييًا، إذ ذاك يعود الإنسان إلى التجربة. وهنا يأمل أن يلقى الحقيقة بطريقة بدائية  $^{1}$ وملحّة. وعلى هذا النحو يعيد تبرير حياته

إنّ الحديث عن الأدب الشّعبي وعن البطولات الفرديّة والخوارق، وعن العجيب والغريب في السّير والمناقب، مكن أن يُفهم منه حديث عن خرافات وشخصيات وهميّة غير تاريخيّة. ولا ينطبق هذا المعطى على الشخصيات التي نروم تفكيك صورتها ودراسة مقوّماتها ووظائفها ودلالاتها؛ فمحمد بن عبد الله وابنته فاطمة الزهراء وزوجها على بن أبي طالب وابناه الحسن والحسين شخصيات تاريخيّة موثقة. وينحصر الخلاف في شخصيّة «المهدي»، وهو ما سنتطرّق إليه في الفصل القادم بتوسّع.

ففي حين تؤكد الإماميّة الاثنا عشريّة وجود المهدي منذ القرن الثالث/التاسع، ينفي السنّة ذلك وينتظرون ظهوره. وأما عبارة «آل البيت»، فهي مصطلح اجتماعي شَحن بدلالات دينيّة، واختصّت به جماعة صغرى من المجتمع الإسلامي. وتنتمي هذه الجماعة دمويّاً إلى البيت الهاشمي حاضن النبوّة عند ظهورها. والمشهور في المصادر القديمة والحديثة، أنّ المعنى الأوّل لآل البيت هو خماسي الكساء، وهم النبي محمد وابنته فاطمة الزهراء وزوجها على بن أبي طالب وابناهما الحسن والحسين2.

من مبرّرات الحديث عن صورة آل البيت في المتخيّل الشّعبي التونسي، المعطى التاريخي؛ إذ الثّابت أنّ الأفراد الخمسة الذين شملهم حديث الكساء لم يحضروا إلى إفريقيّة، ولم يعرفهم أهلها إلا في شكل سرديات تخييليّة. فالحسين بن على هو آخرهم، وقد توفّى سنة 61هـــ/681م، بينما لم يظهر الحديث في فضائل العلويين في إفريقيّة إلا مع سنة خمس وأربعين ومائة<sup>3</sup>. والحديث عن صورة متخيّلة لشخصيّة أو زمان أو مكان ما، هو حديث عن مّثلات فرديّة أو جمعيّة (Représentations) لها، ثم تحويلها إلى رموز وفق مجموعة من الآليات. وقد صار البحث في التمثّلات الاجتماعيّة من المباحث الأساسيّة في مجال العلوم الإنسانيّة مع منتصف

<sup>1 -</sup> John Shea, «Human experiences and Religions symbolizations» The Ecumenist 9, 1971, p. 49, (pp 49-52)

<sup>2 -</sup> قال ابن تيميّة: «وأما حديث الكساء فهو صحيح رواه أحمد والترمذي من حديث أم سلمة ورواه مسلم في صحيحه من حديث عائشة قالت خرج النبي صلى الله عليه وسلم ذات غداة و عليه مرط مرحل من شعر أسود، فجاء الحسن بن على فأدخله، ثم جاء الحسين فأدخله معه، ثم جاءت فاطمة فأدخلها، ثم جاء علي فأدخله، ثم قال إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا (سورة الأحزاب)، وهذا الحديث قد شركه فيه فاطمة وحسن وحسين رضي الله عنهم»، منهاج السنّة النبوية، ط1، تحقيق محمد رشاد سالم، القاهرة، مؤسسة قرطبة للنشر، 1406هـــ/1985م، ج5، ص13 فاطمة على الجعفر، الشفاء في حديث الكساء، ط1، 1431هـ/2010م، الكويت، ص19

<sup>3 -</sup> ذكر القاضي النعمان أنّ جعفر الصادق (ت. 148هـــ/765م) أرسل رجلين هما أبو سفيان والحلواني، وكلفهما بالحديث في فضائل العلويين بين أهل المغرب الإسلامي. افتتاح الدعوة، تحقيق فرحات الدشر اوي، ط2، 1986م، الشركة التونسيّة للتوزيع- تونس- وديوان المطبوعات الجامعية - الجزائر - ص27. وعنه أخذ جلّ المؤرّخين كلّ حسب موقعه من الجماعة الشيعيّة. ينظر أيضاً: فرحات الدشراوي، الخلافة الفاطميّة بالمغرب 296-365هـ/ 909- 975م، التاريخ السياسي والمؤسسات، نقله إلى العربيّة حمّادي الساحلي، ط1، 1994م، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ص78

القرن العشرين 4. ومن الأسماء التي مّيّزت في هذا السياق الفرنسي ذي الأصول الرومانيّة، سيرج موسكوفيتشي (Serge Moscovici) (ت. 2014)، وبعرّف هذا الباحث التمثّلات باعتبارها شكلاً من أشكال المعرفة التي تُبنى على أمثلة ثقافيّة واجتماعيّة أ، ويجد تعريفه صداه في صناعة النماذج الإسلاميّة بشكل جلى. ويكتسب التمثّل بُعده الاجتماعي الخاصّ بالجماعة المتمثِّلة عند فيشر Gustave-Nicolas Fischer، حن يكون مشتركاً اجتماعيّاً (socialement partagée) لدى جماعة محدّدة بشكل رسمي6. ميّز موسكوفيتشي بين أربعة أطوار في بناء التمثّلات الاحتماعية:

## - الطور الأوّل: وهو طور المرور من موضوع التمثّل إلى «الأنموذج المتمثّل»

ويتم في هذا الطور استخراج كل المعطبات من الموضوع وانتقاؤها وتخزينها، قصد المحافظة عليها، وهو طور يتم خلاله إخراج الموضوع من سياقه الأصلى تحت تأثير انعكاس الواقع، ليكون «الأنموذج المُتَمَثَّل» أو «نواة التصوّر».

# - الطور الثاني: وهو طور المرور من المُتَمَثَّل إلى «التصنيف»

ويرتقي فيه المتمثل إلى درجة مرتبة الأمر البديهي الواضح، ويتم التعامل معه على أساس أنّه يمثل حقائق يتم الاستناد إليها في تصنيف الواقع وتأويله، ومن ثم انتقاء محيط العيش.

## - الطور الثالث: وهي طور المرور من «التصنيف» إلى «الأنهوذج الفاعل»

والمقصود هو الأنموذج الذي سيوجه سلوكنا وعلاقاتنا مع الآخرين. ويصف موسكوفيتشي هذه المرحلة بأنها ترسخ نواة التمثّل أو تُفعّله؛ أي إنّ النواة المرجعية هي التي تعطي مدلولاً للظواهر وتوجه تصرفات الأفراد.

#### - الطور الرابع: وهو طور بناء التمثل

<sup>4 -</sup> ينظر:

<sup>-</sup> Serge Moscovici, Des representations collectives aux representations sociales:lement pour une histoire{, in Denise Jodlet, Les repr|sentations sociales, PUF, Sociologie d'aujourd'hui, pp.79-103

<sup>5 -</sup> Serge Moscovici, La psychanalyse; son image et son public, Paris, PUF, 1976, p47

<sup>6 -</sup> Gustave-Nicolas Fischer, les concepts fondamentaux de la psychologie sociale, 5 e édition, Ed Dunod, 2015, p.18 وللتوسّع حول مبحث التمثّل الاجتماعي، يمكن العودة إلى العمل الجماعي - Les représentations sociales, théories, méthodes et applications, coordonné par Grégory Lo Monaco, Sylvain Delouvée et Patrick Rateau, De Boeck Supérieur, L'idée de rassembler plusieurs chercheurs au sein d'un ouvrage de وجاء في مقدّمة الكتاب Louvain-la-Neuve, 2016 وجاء في synthèse sur la théorie des représentations sociales est née fin 2011. Une première ébauche de sommaire a été imaginée durant l'été 2012 chez l'un d'entre nous lors d'un séminaire estival. Les auteurs ont été contactés pour la première fois en 2013 et l'ouvrage paraît en 2016», p.33

في هذا الطور، يتعزّز التمثل وتتولد عنه انتظارات وتوقعات نوعية، ويكون قابلاً للتوظيف في سياقات مختلفة ومتعددة<sup>7</sup>.

وحدّد جون كلود أبريك (Jean-Claude Abric) أربع وظائف أساسيّة للتمثّل الاجتماعي، وهي كالتالي:

- وظيفة معرفيّة: بمعنى أنّ التمثّلات الاجتماعيّة تمكّن الفرد من فهم الواقع وتفسيره؛ وذلك من خلال تطويعه لمنظومة القيم والأفكار السائدة. فتكتسب التمثلات بهذا التوظيف وظيفة تواصليّة تقوم على تحديد إطار مرجعى يسمح بتبادل المعارف بين الأفراد.
- وظيفة تحديد الهويّة: وتتحقّق من خلال اشتراك مجموعة معيّنة في عدد من التمثّلات تصبح بفعل الممارسة هويّة وخصوصيّة تتضح معالمها في ظل وجود الآخر.
- وظيفة توجيهيّة: وتتحقق بترسيخ مجموع التمثّلات في شكل أحكام وقوانين وحتى أعراف تنظّم بنية الجماعة بشكل واضح.
  - وظيفة تبريريّة: وتقوم أساساً على تبرير ما يتّخذ من مواقف تجاه مجموعة أخرى مختلفة<sup>8</sup>.

من المهم الإشارة إلى أنّ المنطقي وعالم الرياضيات الألماني غوتلوب فريجه Gottlob Frege (ت. 1925) عيز بين الفكر والتمثّل. والاستدلال عنده أنّ الفكر لا تتغيّر مضامينه كائناً من كان حامله؛ لأنّ مضمونه مستقلُّ عن ذات حامله. فأن تقول القطّ حيوان هو تعبير عن فكر معين لا يتغير من متلفظ إلى آخر. وفي المقابل، فإنّ عن ذات حامله. فأن تقول القطّ حيوان هو تعبير عن أوية التمثّل. ومع أهميّة هذا التمييز، فإنّه يحتاج بدوره إلى تمييز خاصة في سياق التمثّلات الدّينيّة للماضي والحاضر والمستقبل، وهي سرديات تقوم أساساً على التخييل في بناء مقولاتها.

يقود الحديث عن بناء التمثّلات الاجتماعية والسياسيّة والدّينيّة بالضرورة إلى استحضار مفهوم الأفوذج المثالي في الدراسات السوسيولوجيّة والأنثروبولوجيّة. ونحتاج إليه لفهم مكانة الأولياء والصالحين في المتخيّل الشعبي التونسي وتفسيرها تفسيراً موضوعياً. وحين نعود إلى المعنى القديم مع جاك لوغوف Lèxemplum (المَثلُ)، ينحدر من العصر الإغريقي الروماني القديم، وهو عبارة عن Goff

<sup>7 -</sup> Serge Moscovici, La psychanalyse; son image et son public, p.73

<sup>8 -</sup> يُنظر: نادر الحمامي، صورة الصحابي في كتب الحديث، ط1، 2013، بيروت، مؤسسة مؤمنون للنشر والتوزيع، الدار البيضاء، المركز الثقافي العربي، ص33. وقد اعتمد الحمامي مقال أبريك Abric التالي:

<sup>- {</sup>Les repr|sentations sociales : aspects thlorique}, in Pratiques sociales et repr|sentations, Paris, PUF, 1994, pp.15-18 و للتوسّع يمكن العودة إلى: جون مارك فيري، فلسفة التواصل، ترجمة عمر مهيبل، ط1، 1427هــ/2006، الجزائر، منشورات الاختلاف، بيروت، الدار العربية للعلوم، المغرب، المركز الثقافي العربي، ص24

حكاية ذات طابع تاريخيّ تُقدّم على أنّها حجّة إقناعيّة في الخطاب. والمَثَلُ هو سلاح لدى الخطيب القانوني أو السياسي في العصور القدمة، وأصبح بعد ذلك أداة للموعظة لدى المذكِّرين (الوعاظ) المسيحيِّن، ولكنه شهد تحوّلاً من القرون المسيحية الأولى إلى العصر الوسيط، بأن تغيّرت طبيعته ووظيفته. فلم يعد المثَل متمحوراً حول تقليد شخص ما (كان المسيح عِثّل أسوة بامتياز)، بل أصبح حكاية، أو قصّة تُتمَثّل في كلّيتها لتكون أداة، أو وسيلة للتعليم والوعظ الكنسى $^{10}$ .

يرتبط مفهوم «الأغوذج المثالي» في المباحث الحديثة بمصطلح «كاريزما» Charisme. ويرجع هذا المصطلح إلى الأصل اليوناني (Charis)؛ ومعناه «نعمة» و«موهبة» و«عطية إلهية». ولئن اقتبسه الرسول بولس، إلى حقل اللاهوت المسيحي، فإنّه لم يغيّر كثيراً في معناه قياساً على المعنى الأصلى. وقد استعمله في رسائله إلى الأمم بــمعنى «الموهبة الربانيّة» 11 و «الموهبة التامة» و «العطيّة الصّالحة «أ.

عرف مصطلح «كاريزما» شهرته في العصر الحديث مع السوسيولوجي الألماني ماكس فيبر Max Weber (ت. 1920). وكان قد استعاره من المؤرخ والقاضي التابع لكنيسة سترازبورغ ردولف سوم Rudolph Sohm (ت. 1917) معنى الهديّة أو النعمة، ولكنّه أعطاه خصوصيّة حين استخدمه في المجال السياسي، ليدلّ على أشخاص معينين لهم القدرة على التأثير الكبير في الآخرين استقطاباً وتوجيهاً. وجعل جزءاً من قدرتهم وتأثيرهم ينبع أساسا من مَثّلات المحيطين بهم. وتقوم هذه التمثلات على معاني الاصطفاء والتميّز المطلق للزعامات الكاريزميّة على البشر. واعتمد فيبر المصطلح، ليميّز شخصيات قياديّة تطوّعت لإنقاذ جماعة مّرّ محنة وتفتقد إلى قيادة. وفي المقابل، تقبل هذه الجماعة القائد المنقذ وتؤمن بقدرته على تحقيق الخلاص. ويربط فيبر بين ظهور هذه القيادات الكاريزميّة وعمليات التغيير الاجتماعي. وعادة ما يرتبط ظهور هذه الشخصيات بالأفكار الكبرى الجامعة مثل الدّين والسياسة. وعادة ما يتبعهم الناس لاعتقادهم بأنّ هؤلاء القادة متلكون قدرات استثنائية وفوق طبيعية.

يرتبط مصطلح كاريزما عند فيبر مفهوم «العبقريّة» génie الذي يعنى النبوغ والتفوّق في الصفات الجسميّة والمزاجيّة والاجتماعية 13. وتساعد هذه الصفات القائد الكاريزمي في شرعنة قيادته للجماعة ومباركة جهوده في تغيير الواقع. ويرى فيبر أنّ الحالة الكاريزميّة الحقيقيّة هي الممهّد للعادات الناشئة من حالات غير

<sup>10 -</sup> Jacques Le Goff, L'imaginaire médiéval, nrf, Edition Gallimard, 1991, p83

<sup>11 -</sup> جاء في رسالة بولس إلى العبر انبين: ﴿ لِذَلِكَ وَنَحْنُ تَارِكُونَ كَلامَ بَدَاءَةِ المَسِيجِ، لِنَقَقَّمْ إلى الكَمَال، غَيْرَ وَاضِعِينَ أَيْضًا أَسَاسَ التَّوْبَةِ مِنَ الأَعْمَال الْمَيَّتَةِ، وَالإِيمَان باللهِ، تَعْلِيمَ الْمَعْمُودِيَّاتِ، وَوَضْعَ الأَيَادِي، قِيَامَة الأَمْوَاتِ، وَالدَّيْنُونَة الأَبدِيَّة، وَهذا سَنَفْعَلُهُ إِنْ أَذِنَ اللهُ. لأَنَّ الْدُينَ اسْتُنيرُوا مَرَّةً، وَذاقُوا الْمَوْهِبَة السَّمَاوِيَّة وَصَارُوا شُرَكَاءَ الرُّوجِ الْقُدُسّ، وَدَاقُوا كَلِمَة اللهِ الصَّالِحَة وَقُوَّاتِ الدَّهْرِ الآتِي، وَسَقَطُوا، لا يُمْكِنُ تَجْدِيدُهُمْ أَيْضًا لِلتَّوْبَةِي،، الإصحاح

<sup>12 -</sup> جاء رسالة يعقوب: 1 (17): «كُلُّ عَطِيَّةٍ صَالِحَةٍ وَكُلُّ مَوْهِبَةٍ تَامَّةٍ هِيَ مِنْ فَوْقُ، نَازِلَةٌ مِنْ عِنْدِ أبي الأَنْوَارِ، الَّذِي لَيْسَ عِنْدَهُ تَعْييرٌ وَلا ظِلُّ

<sup>13 -</sup> أحمد زكي بدوي، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعيّة (انجليزي- فرنسي- عربي)، 1982م، بيروت، مكتبة لبنان، ص175 ينظر أيضاً: . H Oxford 'H. Gerth, From Max Weber, essay in sociology, translated, edited by H. H. Gerth and C. Wright Mills New York, 1946, p.53 'University Press

عاديّة أساسها الحماس والتفاني 14. وجاء في موسوعة العلوم الاجتماعيّة أنّ الكاريزما هي إحدى الخواص التي تتصف بها القيادة. وتعني السلطة الكاريزميّة أنّ سلطة الزعيم تنبع من صفات خاصّة، وتخوّل له إلهام الأتباع بالإيمان، سواء في سبيل الخير أو الشر، وهي قوّة خلّاقة تقوم أساساً على اللاعقلانيّة 15.

في سياق الحديث عن التمثّلات الجمعيّة وبناء النماذج والرموز، نذكّر بما كنّا أوردناه في المقدّمة حول أطروحة جيلبار ديران؛ إذ يرفض هذا الباحث مَشّى المقاربة الاجتماعيّة والسيكولوجيّة في دراسة المتخيّل. والسبب عنده أنّ روّادها يربطون الرّموز بنماذج سابقة لها مثل الكواكب والجبال والأشجار وغيرها. وعند محاولة اختبار هذا الطرح في الفضاء الرمزي الإسلامي، يتبيّن أنه لا يستقيم في حرفيته، بل هو يحتاج إلى تعديل تمليه طبيعة التمايز بين الموروثات الحضاريّة. فأغلب النماذج الدينيّة الإسلاميّة بُنيت على نماذج سابقة لها، سواء من داخل المنظومة أو من خارجها. وهذا ما سنطرق إليه في الفصل القادم عند البحث في مرجعيات المتخيّل الشعبي التونسي. ويقود هذا التعديل إلى الإقرار بأنّ محاكاة نماذج سابقة تظلُّ موجودة، حتى في ظلّ إبداع رموز جديدة وإنتاجها. وهذا ما أكَّده بول ريكور مثلاً بقوله: «يظلُّ الابتداع poésis شكلاً سلوكياً تحكمه القوانين، ولا يولد عمل الخيال من الفراغ، بل هو مقيّد بطريقة أو بأخرى بنماذج التراث»16.

اعتباراً إلى الفاصل الزماني والمكاني بين الوجود التاريخي لـ «لآل البيت» في المشرق والسرديات الشفويّة لسيرتهم في بلاد المغرب؛ فإنّنا ندرج نصوص المدونة ضمن إطار المحاكاة الثانية من الدرجات الثلاث التي حدَّدها بول ربكور Paul Ricœur للمحاكاة 17. ومثَّلت المحاكاة مكوِّناً أساسيّاً في بناء الأعمال الفنيّة وتقييمها منذ أن وضع أرسطو كتابه فنّ الشعر، متجاوزاً أستاذه أفلاطون، وهي عنده تقليد الفعل أو تمثيله عبر وسيط اللغة الموزونة 18. وأكَّد كاسير Ernest Cassirer في هذا المعنى، أنَّ قوانين الفنِّ يجب أن تكون موافقة لمبدإ بسيط هو «مبدأ المحاكاة العامّ» وأ. وإذا عدنا إلى تمثّل التراث الإسلامي للمصطلح اليوناني، وجدنا ابن سينا (ت.

<sup>14 -</sup> الكتاب مجموعة من مقالات ماكس فيير ترجمت من الألمانيّة إلى الانجليزيّة: , H. H. Gerth, From Max Weber, essay in sociology .(p245-252, (The general Character of Charisma

<sup>15 -</sup> ميشل مان، موسوعة العلوم الاجتماعيّة، نقلها إلى العربيّة، عادل مختار الهواري وسعد عبد العزيز مصلوح، ط1، 1414هـ/1994م، الإمارات العربية المتحدة، مكتبة الفلاح، ص102

<sup>16 -</sup> بول ريكور، الزمن والسرد، الحبكة والسرد التاريخي، ترجمة سعيد الغانمي وفلاح رحيم، ط1، 2006، بيروت، دار الكتاب الجديد المتحدة،

<sup>17 -</sup> للتوسع حول المسألة تمكن العودة إلى بول ريكور، ج1، ص95 - cit historique, 1983, Les|cit : L'intrigue et le r|Temps et r ditions du Seuil, Tom1

<sup>18 -</sup> يقول أرسطو: «وكما أنّ هناك من النّاس -سواء عن وعي بالحرفة الفنيّة، أو عن طريق العادة والدّربة- من يحاكون أشياء كثيرة بوساطة عمل صُوّر لها، باستخدام الألوان والأشكال، فإنّ هناك آخرين ممن يحاكون باستخدام الصوت [...] وهناك فنّ آخر يحاكى عن طريق استخدام اللغة وحدها-سواء كانت تلك اللغة نثراً أو شعراً»، فنّ الشعر، ترجمة إبراهيم مادة، دت، القاهرة مكتبة الانجلو- المصريّة، ص ص56-57

<sup>19 -</sup> ينظر:

<sup>-</sup> Ernest Cassirer, La philosophie des lumières, Fayard, Paris, 1966, p.279

427هــــ/1036م) مثلاً يقول: «المحاكاة هي إيراد مثل الشيء وليس هو هو» $^{20}$ . ويربط أبو الوليد بن رشد (ت. 595هـ/1199م) بوضوح بين المحاكاة والتخييل في تعريفه للأقاويل الشعريّة 21.

إنّ ميزة المحاكاة في نصوص المتخيّل الشعبي التونسي، أنها انفتحت على أكثر من مرجعية، وإن تركّزت في المجال الدّيني أساساً. وقد جرى هذا الانفتاح بيسر وبساطة تماثل بساطة العقل المنتج للصور والمقولات. وقام الإنتاج على تشبيه الواحد من آل البيت من يشبع تطلّعات صانع الخطاب. وعبّر بول ريكور عن هذا المعنى قائلاً: «مع المحاكاة 2 ينفتح ملكوت ‹كأنِّ›» 22. ويدشِّن هذا التحوّل عنده انفتاح ملكوت القصّ التخييلي. ويطرح هذا الانفتاح مسألة التمييز بين السّرديْن التاريخي والقصصي. ولا يبدو ريكور معنيّاً بالتمييز بينهما؛ معنى الواقعي والمتخيّل مثلما دأبت على ذلك الدراسات السرديّة. ونلتقي معه في هذا الاختيار المنهجي، مثلما يلتقى هو مع دعوة ميشيل فوكو Michel Foucault في الدعوة إلى الحذر من الخطابات التّاريخيّة الموروثة التي تتصنّع الموضوعيّة وتزعم التعبير عن الحقيقة. وما يهمّ ريكور، ويهمّنا، هو موقع المحاكاة المتوسط بين الدرجتين الأولى والثالثة، ووظيفة الوساطة ذات النطاق الواسع بين الفهم القبلي والفهم البعدي لمضامين السرد أو بين الأحداث والقصّة المرويّة 23.

يندرج الحديث عن التشبيه عند ريكور ضمن مجال أوسع هو الاستعارة التناسبيّة 24. والمهم عندنا أنّ الاستعارة بالنسبة إليه ليست استبدال كلمة بأخرى، بل هي تغيير للخطاب كلُّه. ومن هذا المنطلق، يكون الخطاب الاستعارى مغامرة أنطولوجيّة تبنى عالماً جديداً وثقافة أخرى25، ويصبح خلقاً للمفاهيم بقدر خلق العبارات 26. وهذا المهم في مثل هذه الدراسات؛ فالشاعر الذي ينظم قصيدة، والقصّاص الذي يبني أقصوصة هو يحاكي نماذج بواسطة التشبيهات والاستعارات، وهو في الحقيقة يبني عالمًا، وإن كان مُتَخيَّلا، ويصنع ثقافة غير التي يعيش فيها وبها، وإن لم يتذوق طعمها. تُصنع الثقافة البديلة حين يشعر الفرد أو الجماعة بسلبيّة الثقافة السائدة وعجزها عن الاستجابة للرغبات والفشل في تحقيق الأهداف الآنيّة والبعديّة.

<sup>20 -</sup> أرسطو، فن الشعر، ترجمة عبد الرحمان بدوي، ط2، 1973، بيروت، دار الثقافة، ص168

<sup>21 -</sup> م.ن، ص205

<sup>22 -</sup> بول ريكور، الزمن والسرد، ص113

<sup>23 -</sup> م.ن، ص ص114-115

<sup>24 -</sup> بول ريكور، الاستعارة الحيّة، ترجمة محمد الولى، ط1، 2016، ليبيا، دار الكتاب الجديد المتحدة، ص73-75

<sup>25 -</sup> يتحدّث برتران تروادك في هذا السياق عن الثقافات والنمو المعرفي، ينظر: علم النفس الثقافي: هل النمو المعرفي متعلق بالثقافة؟، ترجمة حكمت خوري وجوزيف بورزق، ط1، 1430هـ/2009م، بيروت، دار الفارابي ومؤسسة محمد بن راشد آل مكتوم، ص9

<sup>26 -</sup> بول ريكور، الاستعارة الحيّة، ص195 (الاستعارة باعتبارها تغييرا للمعنى).

#### ا- المصطفون

يكاد معنى «الاصطفاء» ينحصر في «اخْتَارَهُ وفَضَّلَه»، والمُصطفى هو الخالص من كل كدر يشوبه. ومن معاني الجذر «ص، ف، و» الانقطاع<sup>27</sup>. والصّفوة «هم المتصوّفون بالصفاء عن كدر الغيريّة»، و«الصَّفيُّ هو شيءٌ نفيس كان يصطفيه النبي صلى الله عليه وسلم لنفسه كسيف أو فرس أو أمَّة، 28. وحين نمعن في هذه المعاني الثلاثة، نجدها تتلاءم مع معنى الاصطفاء الديني، وهو مفهوم لم تخل منه ديانة تقريباً. وإذا اكتفينا بالمرجعيّة القرآنيَّة، نجد عدداً من الآيات تتحدّث عن الاختيار والتفضيل. ومنها قوله تعالى في سورة البقرة: {\*وَقَالَ لَهُمْ نَبيُّهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طالُوتَ مَلكاً قالُوا أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنا وَنَحْنُ أَحَقُّ بالْمُلْك منْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً منَ الْمالِ قالَ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفاهُ عَلَيْكُمْ وَزادَهُ بَسْطَةً فِي الْعلْم وَالْجِسْم وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَنْ يَشاءُ وَاللَّهُ واسعٌ عَليمٌ} [البَقَرَة: 247]. وقوله في سورة ص: {وَاذْكُرْ عبادَنا إِبْراَهيمَ وَإِسْحاقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الأَيْدي وَالأَبْصار \*إنّا أُخْلَصْناهُمْ بخالصَة ذكْرَى الدَّار \*وَإِنَّهُمْ عنْدَنا لَمنَ الْمُصْطَفَيْنَ الأُخْيار} [ص: 45-47]. وقوله في سورة الأعراف: {قَالَ يا مُوسَى إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاس برسالاتي وَبكَلامي فَخُذْ ما آتَيْتُكَ وَكُنْ منَ الشّاكرينَ} [الأعرَاف: 144]. وجاء في سورة آل عمران: {إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْراهِيمَ وَآلَ عِمْرانَ عَلَى الْعالَمينَ} [آل عمران: 33] و{وَإِذْ قَالَت الْمَلائكَةُ يا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفاك وَطَهَّرك وَاصْطَفاك عَلَى نساء الْعالَمينَ} [آل عمرَان: 42]. وماثل الاصطفاء الديني في مصطلحات علم الاجتماع «الانتخاب الاجتماعي»، وهو عمليّة ينبثق عنها أفراد أو جماعات تتميّز عن باقي الشركاء في الاجتماع بسمات تخوّل لها التحكّم والقيادة 29.

قام مفهوم «آل البيت» في مدوّنة البحث على معنى الاصطفاء بأبعاده المتعدّدة. ونشير بداية إلى أنّنا سنحصر مفهوم «آل البيت» في على بن أبي طالب وزوجته فاطمة الزهراء وابنيهما الحسن والحسين. وسنستثنى شخصية الرسول لقلّة حضورها في نصوص المدوّنة مقارنة بحضور الرباعي آنف الذكر. ولا يفهم من درجة الحضور في النصوص المعروضة للدراسة تراتبيّة خاصّة في الهرم الإسلامي المقدّس بالنسبة إلى التونسيين، بل هو اختيار منهجي.

فللرسول الدرجة الأعلى في سلّم الضمير الجمعي، وإن كان حضور على وفاطمة أبرز في نصوص المتخيّل الشعبى التونسي. وعبّر أحمد الطويلي محقق المخطوطات القيروانية عن الحضور المكثّف للعلويين في وجدان التونسيين معتمداً مفهوم العترة، فقال: «وهذه المخطوطة مهمة، إذ تدل على مدى تعلَّق أهل تونس عموماً والقيروان خصوصاً بالعترة النبوية الشريفة»30. فالاصطفاء والتشريف للعترة مصدرهما الرسول في المقام الأول.

<sup>27 -</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط، (مادة صفو)، ص1303

<sup>28 -</sup> علي بن محد الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، تحقيق محمد صدّيق المنشاوي، د.ت، القاهرة، دار الفضيلة للنشر، ص114

<sup>29 -</sup> أحمد زكي بدوي، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعيّة (إنجليزي- فرنسي- عربي)، 1982م، بيروت، مكتبة لبنان، ص371

<sup>30 -</sup> في آل النبي، مخطوطة قيروانيّة، ص7

و«العثْرَةُ» لغة هي القلادة تُعجن بالمسك، ونسل الرجل<sup>31</sup>. وقلادة النبوّة في جزء مهم من المتخيّل الإسلامي تقلُّدها على وفاطمة والحسن والحسين في حديث الكساء.

أكُّد مؤرّخ البلاط الحسيني أحمد بن أبي الضّياف (ت. 1291هـــ/1874م) تشيّع التونسيين الوجداني للعلويين، فقال: «معنى الشيعة لغة وعرفاً - حبّ أهل إفريقيّة لآل البيت المطهّر [...]، ولا يظنّ في القوم أنَّهم من الغلاة المدحوض غُلُوُّهم عند أيَّة الشيعة، كما لا يُظنّ بهم أنَّهم ممن يكفِّر الصحابة رضي الله عنهم، وقُصارى أمرهم تفضيل على على الشَّيخين، مع اعتقاد صحّة إمامتهما لصحّتها عند جدّهم سيّدنا على»32.

بيِّن أحمد الطويلي في تقديم المخطوطة الارتباط الوثيق بين معتقدات التونسيين في العترة النبويَّة والموروث الإسلامي القائم على القرآن والسنّة. وقال في هذا المعنى: «تبتدئ المخطوطة بأحاديث نبويّة تبيّن مكانة آل النبي في الأرض والسماء، ومكانة على بن أبي طالب وابنيه الحسن والحسين رضي الله عنهما لدى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعند الله تبارك وتعالى، وهي أحاديث مجموعة كان يحفظها أهالي القيروان مما زادهم حبًّا لآل الرسول [...] وتفيدنا الرسالة أنّ تعظيم النبي صلى الله عليه وسلم ومحبته يعنيان محبّة آله بالاعتماد على آيات بيّنات من القرآن الكريم منها {إنَّا يُريدُ اللّهُ ليُذْهبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْت وَيُطَهِّركُمْ تَطْهيراً} [الأحزَاب: 33]»33. ونظراً إلى عدم شهرة هذه المخطوطات، فإنّنا سنضطرّ إلى اقتباس شواهد طويلة منها، لتقريب مضامينها إلى المتلقّى وإقحامه في تمثّلها.

قام اصطفاء آل البيت في المخطوطة القيروانيّة أساساً على الموروث الدّيني والمرويات المتحرّرة من كل انتماء مذهبي، وهي ميزة في التديّن التونسي مثلما تبيّن سابقاً في تعريف ابن أبي الضياف للتشيّع. وتقترب هذه الصيغة من مقولات التشيّع الزيدي المنفتحة على الخطّين الأساسيين في المذهبية الإسلامية، وهما الخطان السنّى والشّيعي. وما يميّز مقولة الاصطفاء في هذا السياق، أنّ تأسيسها امتدّ بين السماوات والأرض. فحين نتتبع الترتيب الورقي للمخطوطة القيروانيّة، نجده يبدأ من الأرض لينال الشرعنة من السماء. وإذا بحثنا في آليات اشتغال المتخيّل الشعبي نجدها تتحرّك خارج الزمان والمكان لتأسيس الاصطفاء، فتتفلّت من رقابة التثبيت وتنحو نحو التشويق، وهي ميزة في المتخيّل الديني عامة، وتكون الحركة من السّماء إلى الأرض.

انسجاما مع رهانات بحثنا سنتتبع مسار المتخيّل، وقد نسج لوحة الاصطفاء من موروث ديني يعود إلى ما قبل الحدث القرآني. ففاطمة الزهراء هي العنصر الأهم في متن النّصوص، وهو ما جعلها تحوز على الصورة الأنقى دينيّاً. وقد عاد المتخيّل في رسم صورتها إلى الزمن البدئي لظاهرة التديّن الكتابي. وترجم مكانتها وحياً بواسطة القرآن الكريم. ونقل نص المخطوطة عن جعفر الصادق في تفسير قوله تعالى: {فَتَلَقَّى آدَمُ منْ رَبِّه

<sup>31 -</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط، (مادة عتر)، ص436

<sup>32 -</sup> أحمد بن أبي الضياف، إتحاف أهل الزّمان بأخبار ملوك تونس وعهد الأمان، تحقيق رياض المرزوقي، 1989م، تونس، الدار التونسيّة للنشر،

<sup>33 -</sup> في آل النبي، مخطوطة قيروانية، ص 7-9. (الآية 33 من سورة الأحزاب)

كُلمات} [البَقَرَة: 37]، أنَّ الله عزّ وجلُّ أمر جبريل أن يمر بآدم وحواء في الجنة، ويأخذ بيد آدم، «فطاف به جبريل حتى أتيا على قصر، لبنة من فضّة ولبنة من ذهب، وشرفة من زمرّد أخضر، وفي ذلك القصر سرير من ياقوتة حمراء، وعلى السّرير قبّة من نور فيها صورة فاطمة رضى الله عنها [...] فتعجّب آدم من ذلك ونسى حسن حواء وقال: يا ربّ ما هذه الصورة؟ فقال صورة فاطمة الزهراء بنت حبيبي محمّد، والتاج هو أبوها والخناقة وزوجها علي، والقرطان الحسن والحسين» $^{34}$ .

لقد اعتمد المتخيّل الشعبي ما اصطلحنا عليه تقنية الومضة الورائيّة المؤسِّسَة Flash back fondateur<sup>35</sup> لبناء صورة مقدّسة لفاطمة الزهراء. ولا أبدع من هذا المشهد المصوّر، وفيه تجلس فاطمة المتخيَّلة كأنها ملكة (بول ريكور). ولا يمثّل باقي الحاضرين حسب التوضيح الإلهي الوارد في النصّ إلّا تثبيتاً لتميزها واصطفائها، وتركيزا لقداستها الأزليّة.

لا مكن أن تمر ردّة فعل آدم المُتخيَّلة من جمال فاطمة دون استقراء دلالتها. إنها لحظة فارقة في صناعة صورة جديدة لأم المؤمنين، ويمكن أن ننزّل الصورة في إطار التمثّل الإسلامي العام لمكانة النبي ورسالته في المنظومة الدينية الكتابيّة. ولا غرابة في أن يكون سيّد المرسلين وخيرة الأنبياء تاجاً على رأس فاطمة، وهي المعروفة بأمّ أبيها. وقد عبّرت بعض المقاطع الشعريّة في المدوّنة عن رابطة الأمومة الروحيّة بين فاطمة الزهراء ومن أحبها من التونسين. وجاء في قصيد «بنت الرّسول»

يَ ابنت الشَّاهدْ رَضِّيني واعطِيني عَ اهدْ

 $^{37}$ في يُومْ الصَّـــاهِدْ $^{36}$  تِرْوِنِي ابْحَفْنَاتْ اهْطُولْ

نَا 38 ولْدكْ زَاهدْ ايغَذّيني سيلْ البَزُّولْ 39 يا فاطمه

وتردد معنى أمومة فاطمة لأتباعها الروحيين في قصيد «للا بنت الهادي». وجاء فيها

والدَّالْ ادْعيني ولْدكْ وْتَكِّيني 40 عَلى زنْدكْ

<sup>34 -</sup> في آل النبي، مخطوطة قيروانيّة، ص ص31-32

<sup>35 -</sup> وضعنا هذا المصطلح حين تحدّثنا عن آليات الانتقال بكربلاء من التاريخ إلى المتخيّل لصناعة الرمز الديني الكربلائي في مقال ينشر على صفحات مجلة ألباب. ونذكر أن سبب وضع المصطلح يعود إلى ما الحظناه في نصوص المتخيّل الإسلامي عامّة، والمتخيّل الشّيعي خاصّة من عودة إلى الماضي لتأسيس قداسة حدث أو شخصيّة أو مكان أو زمان ما. إنّه الطريق السحري لمعانقة زمن البدايات المقدّسة.

<sup>36 -</sup> يوم الحرّ

<sup>37 -</sup> حفنات ماء.

<sup>38 -</sup> تنطق «نَا» في بعض الجهات التونسيّة بمعنى أنا

<sup>39 -</sup> الثدى.

<sup>40 -</sup> ضعيني على

# وُاصْفُنْ <sup>41</sup> نَرْضَعْ ثَدْيِكْ لِيسْرَى وْلِيمِينَا <sup>42</sup>

وقد بلغ الاصطفاء أن اتحد الإنساني بالإلهي في الأبواب الخمسة التي رآها آدم في جولته. وحظى أهل الكساء بأعلى مراتب القداسة حين نسب المتخيّل أخبار المباركة والاصطفاء إلى الله نفسه. وورد في المرويّة أنّه كُتب على الأبواب الخمسة «أنا المحمود وهذا محمد، أنا الأعلى وهذا على، أنا الفاطم وهذه فاطمة، أنا المحسن وهذا الحسن، ومنى الإحسان وهذا الحسين $^{43}$ . فالأبواب خمسة بعدد أهل الكساء، وأسماؤهم مشتقّة من أسماء الله الحسني المعبّرة عن عظمته. ومما يتلقّاه متقبل المروية من التونسيين في مجالس القصّ والوعظ أنّ قداسة خماسي الكساء هي من قداسة الله وعظمته، وأنّ طريقهم مؤدّية إلى الله، وأنّ الولاء إلى الرباعي العلوى من بعد الرسول هو الطريق إلى الله وإلى الجنّة والخلاص.

وعبر كاتب قصيد «بنت الرسول» عن معنى الاصطفاء الإلهي قائلاً:

يا بنت الطَّاهر سلْطَانكْ في الدّنيَا ظَاهرْ

 $^{44}$ مِنْ عَنْدُ القَاهِرْ نعْمَتُه علْ عنْدَه اعْقُولُ

لم تتوقف عمليّة صناعة الاصطفاء عند لحظة الخلق الأولى، بل استمرّت لتغطّى مراحل أخرى من حياة فاطمة الزهراء. ولا أهم من حالة الزواج ما تحمله من معان ودلالات طبيعيّاً وفكريّاً. ففي المستوى الطبيعي، مِثّل الزواج الآليّة الوحيدة إلى زمن قريب، لتواصل الوجود الإنساني. وجاء في الأثر قول الرسول «تناكحوا تناسلوا تكاثروا، فإني مباه بكم الأمم يوم القيامة». وفي المستوى الفكري الثقافي والحضاري، فإنّ العلويين من أبناء فاطمة هم طريق الخلاص وسفينة النجاة مثلما عرضنا في المرويات السابقة.

نظير هذه المكانة، كان لابد للمتخيّل الشعبي التونسي أن يصنع تمثّلات خاصة بهذه الفئة المصطفاة، أو ينفتح على مقولات تبنى هذه الصورة الاستثنائيّة عند الحاجة. فكانت النتيجة تحديد زواج فاطمة الزهراء بأمر إلهي في السماء، ومنذ الأزل. وجاء في المخطوطة القيروانيّة «يُروى عن بعض الرواة الكرام أنّ خديجة الكبرى رضى الله عنها تمنّت يوماً من الأيام على خير الأنام أن تنظر إلى فاكهة دار السلام، فأتى جبريل الأمين إلى المفضّل على الكونين بتفاحتين من الجنّة، وقال: يا محمد يقول لك من جعل لكلّ شيء قدراً، كُلْ واحدة واطْعمْ الأخرى لخديجة الكبرى، واغْشها، فإنّي خالق منكما فاطمة الزهراء، ففعل الأمين ما أشار به الأمين جبريل» 45.

<sup>41 -</sup> ارفعى ثوبك على صدرك حتى يرضع حليبها.

<sup>42 -</sup> اليسرى واليمني.

<sup>43 -</sup> في آل النبي، مخطوطة قيروانية، ص32

<sup>44 -</sup> نعمته على من له عقل.

<sup>45 -</sup> في تزويج سيّدتنا فاطمة الزهراء، مخطوطة قيروانيّة، ص122

إذا انطلقنا من ثنائيّة السند والمتن، نجدها تشدّ الرواية إلى سنن المسلمين في بناء المعارف وتناقلها، وأنّ صيغة السند متحرّرة من كل ضابط مرجعي في تمايز بيّن مع قواعد باقي العلوم الموثوقة إسلاميّاً. فالاكتفاء بعبارة «يُروى عن بعض الرواة الكرام أنّ..» هي آلية الخروج من الثقافة الرسميّة العالمة إلى الثقافة الشعبيّة المتحرّرة من كل شرط، غير شرط التشويق والقدرة على شدّ المتلقّي. وكلّما حضر العجيب والغريب في بنية المرويات، يكون القص ألصق بالنفس وأشدّ تأثيراً في المتلقّى. وكلّما كانت درجة التأثير فيه عالية، سهُل تطويعه وتوجيهه وصناعة ثقافته وبناء سلوكه وردود أفعاله تجاه محيطه.

لقد استجاب مضمون المرويّة لأهداف التعاقد الضمني بين الباثّ والمتلقّي ذي المستوى المعرفي المحدود، والمهتمّ بلذّة القصّ أوّلا. فكانت التفاحتان هديّة من الله إلى رسوله بواسطة ملاك الوحي جبريل. واجتمعت الإرادات لتخلق أنثى استثنائيّة بأسلوب استثنائي يحقق مقولة الاصطفاء؛ فما عهده العقل الإيماني الإسلامي الرسمي هو تخصّص ملاك الوحي جبريل بنقل الوحي الإلهي إلى النبي محمد صلى الله عليه وسلم، ولكنّ المتخيّل الشعبي مكن أن يشبّه ويستعير الحركات الصّور والخطابات دون صعوبة في تأهيلها وتنزيلها، بل إنّ القُصّاص وبعض خطباء المنابر يتعمّدون صناعة نماذج على نماذج متعالية سابقة. والرهان هو أنّ العقل الذي تقبل الأنموذج الأول، يمكن أن يتقبل الأنموذج المماثل. ويكون الرهان أنجع حين يصبح الأنموذج مادياً تاريخياً. ومَثّل ماديّة المقدّس وتاريخيّته مطلباً للعقل الإيماني الشعبي، بل كان مطلب العقل الإيماني الرسمي مع النبي إبراهيم. فرغم كونه نبيّاً، فإنّه طالب ربّه بدليل ماديّ على قدرته، حتّى يطمئنّ قلبه، فقال: {رَبِّ أرني كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَى قالَ أُولَمْ تُؤْمنْ قالَ بَلَى وَلَكنْ ليَطْمَئنَّ قَلْبِي} [البَقَرَة: 260]. إنها الطمأنينة نفسها التي يبحث عنها المتديّن الشعبي في شخصيات عاشت بين النّاس مثل العلويين.

يرتقي اصطفاء فاطمة في نصوص المتخيّل الشعبي التونسي إلى حدّ تصبح فيه البنت دليلاً على صدق نبوّة أبيها. ففي المرويّة السابقة، نقل جبريل خبر ولادتها إلى أبيها مثلما ينقل إليه الوحي. وفي رواية أخرى، تدخّلت الطبيعة بحادثة انشقاق القمر مناسبة اكتشاف الحمل بفاطمة ردّاً على تشكيك الكفّار في نبوّة محمد صلى الله عليه وسلم 46. قال الرّاوي: «فلمّا سأله الكفار أن يريهم انشقاق القمر، وقد بان لخديجة حملها بفاطمة وظهر، قالت خديجة: واخيبة من كذّب محمداً، وهو خير رسول نبيء» 47، بل إنّ المرويات أنطقت فاطمة، وهي في المراحل الأولى من تكوّنها في رحم أمها، لتشهد لأبيها بالنبوّة والصّدق، وتخفف من وقع تكذيبه والتشكيك في رسالته، يقول الراوي: «فنادتها فاطمة من بطنها يا أماه لا تحزني ولا ترهبي، فإنّ الله مع أبي»<sup>48</sup>. وفي المحاورة بين الجنين وأمّه رجع صدى لمضمون الآية الأربعين من سورة التوبة {إلاّ تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثانيَ اثْنَيْن إِذْ هُما في الْغارِ إِذْ يَقُولُ لِصاحِبِهِ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنا} [التّوبَة: 40].

<sup>46 -</sup> وكان هذا التشكيك حالة متكرّرة في الأديان الكتابيّة. وسنعود إلى ذلك في الفصل اللاحق.

<sup>47 -</sup> في تزويج سيّدتنا فاطمة الزهراء، مخطوطة قيروانيّة، ص122

<sup>48 -</sup> م.س، ص122

وظُف المتخيّل تقنية التضخيم Gigantisation في صناعة الرمز الفاطمي. والمقصود بالتضخيم عند بسّام الجمل «هو الانتقال في حدث معين من نواته التاريخيّة الواقعيّة إلى رصف طبقات من الأحداث المتخيّلة عليه» 4º. وتحقّق التضخيم في المروية بانطلاق المتخيّل الشعبي من حدث الحمل بفاطمة، وهو واقع تاريخي، ليُنطقها في الرحم، وهي حالة غير مسبوقة في تاريخ الرموز الدينيّة. وفي المقابل، تمثّل الحادثة تضخماً لحدث ديني سابق هو تكلُّم النبي عيسي في المهد50 وإذا استبطنًا المفاضلة المفترضة بين الحدث العيسوي والحدث الفاطمي الخارقين لقوانين الوجود، تكون فاطمة مقدّمة على ابن مريم تقدّم الإسلام على النسخة المتداولة لمسيحيّة عيسي.

حرصت نصوص المدوّنة على جعل فاطمة نقطة وصل لا ينقطع بين الدنيا والآخرة، وبين مصدر النبوّة ومتلقيها. وصيّرتها جنّة أرضية، أو صورة للجنة القرآنية الموعودة، فكان «المختار صلى الله عليه وسلم كلّما اشتاق إلى الجنّة ونعيمها، قبّل فاطمة وشمّ طيب نسيمها»<sup>51</sup>. لقد أصبحت المختارة بنت المختار رمزاً للحقيقة المحمدية وسبيلاً إلى فهمها وإجرائها على الأرض. ومن هذه الزاوية، نؤول معنى نور فاطمة الذي تحدّثت عنه المصادر السنيّة والشيعيّة. ومما ورد حوله في هذه المخطوطة القيروانيّة، أنّ ليلة دخول على بفاطمة «شهدت نزول سبعين ألف ملك بيد كل واحد منهم لواء من نور أضاءت المدينة كلها، وأنّ كل من بها رأى النور وسمع صوتاً من السّماء يقول: ‹الله نُورُ السَّمَاوَات والأرْض›، وأنّ الملائكة نصبت قبّة من نور، فدخلتها فاطمة، وأرخت الملائكة عليها أجنحتها»52. فمثلما تفهم عبارة «فأشرق بنور وجهها الفضاء»53 تأويلاً ماديّاً يعبّر عن جمال المرأة، فمن الممكن تأويله من خلال العلاقة الرمزيّة بين النور والحقيقة الدينيّة والمذهبيّة.

بعد أن أسّس خطاب المتخيّل الشعبي الاصطفاء الفاطمي في عالم الملكوت، نزّل أمره إلى الأرض، مثلما تتنزّل الملائكة والرسالات المقدّسة التي تهدي للّتي هي أفضل. ولئن بدا زواج فاطمة من ابن عمّها على بن أبي طالب مستجيباً لشروط الاجتماع العربي القائم على القرابة الدمويّة، فإنّ ظاهر الخبر بناه على أساس عقدي مقدّس. وقد أنطقت المرويّة الرسول صلى الله عليه وسلم بهذا المعنى حين رفض طلب صاحبيه أبي بكر وعمر الزواج بها، وأعلمهما «بأنّ أمرها إلى الله» 54. وباعتبار أنّ النبي صلى الله عليه وسلم لا ينطق عن الهوي، وأنّ ما يخبر به عن ربّه ليس مجالاً للشكّ بين أصحابه، لم يسجّل خبر زواج فاطمة اعتراضاً من قبل ألصق صحابته به.

<sup>49 -</sup> بسام الجمل، جدل التاريخ والمتخيِّل: سيرة فاطمة، 2016، الرباط، مؤسسة مؤمنون بلا حدود للنشر والتوزيع، ص50

<sup>50 -</sup> مريم: 19 (26-29).

<sup>51 -</sup> في تزويج سيّدتنا فاطمة الزهراء، مخطوطة قيروانيّة، ص122

<sup>52 -</sup> م.ن، ص ص 139-140

<sup>53 -</sup> م.ن، ص 122

<sup>54 -</sup> م.ن، ص123

يصور هذا الخبر تقبّل الضمير الجمعى الإسلامي مستوييه الرسمى والشعبى انقلاب المعادلة القديمة القامَّة على الرابطة الدموية لصالح الرابطة العقديّة، والاحتكام إليها في تحديد النظام. يُقبل هذا القانون الجديد، وإن لم يوافق هوى النّفس. وعبّر أبوبكر عن إقرار هذا القانون الجديد، فقال في جمع من الصحابة: «قد خطبها الأشراف، فردّهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال: ‹إنّ أمرها لله تعالى وإنّ عليا لم يخطبها ولم يذكرها، ولا أرى منعه من ذلك إلَّا قلَّة ذات اليد، وإنَّه ليقع في نفسي أنَّ الله تعالى ورسوله، إنّا يحبسانها

فمهما اتُّهم المتخيّل الشعبي بالسذاجة والمروق والانزياح والضّلالة، ومهما قيل عن صراعه مع المتخيّل الرسمى، فإنّ مضامينه تثبت العكس في أكثر من خبر. إنّ هذا الاصطفاء المفارق لفاطمة الزهراء، وإنّ تمييز على بن أبي طالب عن أبي بكر وعمر المفضّلين في الثقافة الرسميّة، وربطه بهذا الاصطفاء الإلهي، لا يمكن أن يُفهم خارج الصّراع المذهبي بين الثقافتين السنيّة والشّيعيّة حول الأحقّ من الصحابة بخلافة الرسول صلى الله عليه وسلم. ويُحتجّ لهذا التأويل بما أبدي من حسرة وأسف على لسان أبي بكر بسبب حبس فاطمة لعلي بعقد سماوي أقره الله سبحانه وباركه نبيه صلى الله عليه وسلم في الأرض وزكاه.

لم تتخلُّ العناية الإلهية عن فاطمة المُتخيَّلة حتى في أبسط تفاصيل حياتها، فجاء الردّ سريعاً من السّماء على قلق أبيها صلى الله عليه وسلم بسبب غياب أمّها البيولوجيّة عن ترتيب أسباب تزويجها. وكان الردّ بأفضل أسلوب ممكن، وهو نزول ملاك الوحى جبريل لينقل للنّبي أمراً إلهيّاً. وجاء فيه «يا محمّد لا تهتمّ لأجل فاطمة، فإنَّى أحبّها أكثر من حبّك لها، وهي سيّدة النّساء من أمّتك»5٠. ولم يحدث كثيراً في تاريخ الفكر الدّيني الكتابي أن تدخلت العناية الإلهيّة لدعم المصطفين من النّاس بهذا الشكل وبهذه التفاصيل.

حاز هذا الامتياز إبراهيم الخليل حين ألقي في النّار، وموسى لمّا هدّد الفرعون حياة كلّ ذكر من بني إسرائيل، وعيسى عند التشكيك في شرف مريم ومحمّد وقت هجرته إلى يثرب. لقد ألحق المُتخيّل الشعبي فاطمة بخاصّة الله بأن رفع مقامها ليماثل مكانة الأنبياء من أولى العزم، وجعلها أحبّ خلق الله إليه وفضّلها على نساء المسلمين عامّة. ولا غرابة في هذا التشبيه وهذه المماثلة بنماذج سابقة، رغم الوعى بالتمايز بين حقيقة الطرفين. فمرويات المتخيّل الشعبي التي رفعت فاطمة إلى هذه المكانة لا تزعم أنها نبيّ من بين الأنبياء، ولا هي تخلط بين المكانتين، ولكنها تبحث عن صناعة أنموذج أرقى للاصطفاء والقداسة.

لم يكن زواج فاطمة وعلي في مرويات المتخيّل الشعبي التونسي حدثاً عادياً ومألوفاً، ولا مسبوقاً بنماذج. ومن أجل أن يكون كذلك، جنّدت له أهل السماء والأرض للاحتفال به وإتمامه. ولم يكن ذلك ممكناً دون صناعة مشهد احتفالي تُنسج خيوطه من شتّى أنواع العجيب والغريب. والهدف تحقيق لذَّة القصّ وشدّ المتلقّي. قال

<sup>55 -</sup> م.ن، ص53

<sup>56 -</sup> م.ن، ص123

الرَّاوي على لسان النبي صلى الله عليه وسلم: «أبشر يا أبا الحسن، فإنَّ الله قد زوَّجك منها في السَّماء قبل أن أزوَّجك بها في الأرض، وقد هبط على ملك من السماء قبل أن تأتيني لم أر قبله في الملايكة [الملائكة] مثله بوجوه شتّى، وأجنحة شتّى، مع ثلاثة آلاف من الملايكة [الملائكة]، فقال لى: السلام عليك يا رسول الله، أبشر باجتماع الشمل وزيادة النسل، فقلت ما ذاك أيها الملك؟ فقال يا محمّد اسمي استطاييل الملك الموكّل بأحد قوائم العرش سألت الله أن يأذن لي ببشارتك. وهذا جبريل عليه السلام أتى على إثري يخبرك عن ربّك بكرامة الله عزّ وجلّ لك، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: فما استتمّ الملك كلامه حتى هبط على جبريل عليه السلام، له جناحان كلَّلا بالدرّ والياقوت [...] وفي يده حريرة بيضاء فيها سطران مكتوبان من نور $^{57}$ .

جاء في خبر آخر يحقّق معنى الاصطفاء المنشود قصصيّاً، أنّ ملكاً عظيماً، بمعنى الغريب والعجيب، له سبعون ألف وجه، في كل فم سبعون ألف فم، في كل فم سبعون ألف لسان، كل لسان يسبّح لله بسبعين ألف لغة، فسلم عليه فرد السلام ولم يرفع رأسه. وحين سأله عن السبب رفع الملَك رأسه، وقال: «يا محمّد والذي بعثك بالحقّ بشيراً ونذيراً، ما رفعت رأسي مذ خلقني الله إلّا أربع مرات: مرّة حين قالت النصارى المسيح ابن الله، ومرّة حين قالت اليهود عزيزا ابن الله، والثالثة ليلة ولادتك، والرابعة حين نادى جبريل في الملإ الأعلى إنّ الله زوّج فاطمة بنت حبيبه صلى الله عليه وسلم من علي بن أبي طالب» 58. صنّفت المرويّة حدث الزواج ضمن الأحداث التأسيسيّة الفارقة في تاريخ الديانات الكتابيّة وليس الإسلام فحسب. والجامع بين هذه الحوادث الأربع خطورتها بالمعنى الإيجابي والسلبي. والاستثناء والحصر، هما عنوان الاصطفاء في هذا السياق ودرجته. ولا مِكن أن يكون هذا التكثيف التخييلي مجانيّاً ولا عبثيّاً، بل إنّه يصبّ في خانة الشرعنة لأبناء فاطمة عقدياً وسياسيّا.

من أجل أنسنة الزواج وتنزيله في سياق بشريّة الزوجين ومتلقّى الخطاب، أخبر جبريل محمّداً صلى الله عليه وسلم أنّ الله أوحى إلى الجنان أن تتزخرف، وإلى الحور أن تتزيّن، وإلى أعظم شجر الأرض أن تتحلَّى، وإلى الملائكة أن تتجمّع في السماء الرّابعة، وإلى رضوان خازن الجنان أن يعدّ المنبر الذي خطب عليه آدم حين علمه الأسماء كلُّها. وأمر الملك راحيل أن يعلن هذا الزواج، فأعلنه، وأمر جبريل أن يعقد الزواج فعقده 59. ولعمري إنَّ ظاهر الاحتفال صورة مستوحاة من زواج تونسي بين عروسين من عائلتين عريقتين، تنفقان على الاحتفال دون احتساب، وتستقطبان الناس بلا عدد.

ستتحقّق أنسنة الزواج وتنزيله في بعده الاجتماعي التاريخي بدخول رسول الله صلى الله عليه وسلم المسجد وأمر بلال بتجميع المهاجرين والأنصار ليعلمهم من على منبره «إنّ جبريل أتاني آنفا فأخبرني أنّ الله عزّ

<sup>57 -</sup> م.ن، ص ص 126-127

<sup>58 -</sup> م.ن، ص ص 132-133

<sup>59 -</sup> م.ن، ص ص 127-128

وجلُّ استشهد الملايكة [الملائكة] عند البيت المعمور بأنَّه زوِّج أمَتَه فاطمة ابنتي من عبده على بن أبي طالب كرّم الله وجهه، وأمرني أن أزوّجه بها في الأرض وأشهدكم أنّى قد زوّجته بها»60.

ولم يكن ممكناً فصل المقدّس عن الدنيوي في زواج الاصطفاء إلى مراحله الأخيرة؛ فلئن انسحبت الملائكة بعد أن وصل الزواج إلى الأرض وخرج من المجرد إلى الاجتماعي البشري، فإنّ ملاك الوحي جبريل عاود الظهور والحضور، ونزل بهديّة إلهية من السماء، وقدّمها مثلما فعل الأهل والأحباب من البشر. وميزة هذه الهديّة أنَّها تحيل على الزمن البدئي المقدَّس مثلما سيمثَّل نسل فاطمة وعلى زمناً بدْئيّاً في تاريخ الإسلام محاكاة للزمن القدسي الأول.

استنجد المتخيّل الشعبي التونسي بآلية الومضة الورائيّة المؤسّسة Flash back fondateur ليعود بخلق هذه الهديّة إلى ما قبل زمن خلق آدم بألف عام، وبخلق هدايا أخرى مثل القبّة العليّة والحلّة المكنونة والربطة المصونة قبل خلق السماوات والأرض بألف عام. إنّها عودة إلى الزمن البدئي المقدّس بحثاً عن شرعنة الحاضر والمستقبل. ولا مكن فهم عمليَّة إعادة الخلق هذه، إلَّا من خلال قراءة الزمن البدئي للصراع من أجل المشروعية السياسيّة والدّينيّة بعد وفاة الرسول، ومن خلال أثر التشيّع الفاطمي في الذاكرة الجمعيّة التونسيّة.

مراعاة للذائقة العربيّة الولعة بالشعر، لم يهمل راوى المخطوطات القيروانية المراوحة بين فنّى الكتابة، فكان يقطع نسق السرد من حين إلى آخر ليورد بعض الأبيات المنسجمة في مضمونها مع أحداث القصّ، وعِثّل بعضها خلاصة للقصّة المرويّة أو تتمّة لها. والمهمّ أنّ المقاطع المقحمة والمجهولة القائل كانت تصبّ في اتجاه الاصطفاء الفاطمي وتقوّيته، ومما ورد في المخطوطة:

مَنْ مثل فاطمة البَتولِ وبَعْلها

أعنى عَليّاً سيِّدَ الفرسَان

نالًا من المُختَارِ أعلَى رُتْبَةً

فلأجل ذا فَاقَا عَلَى الأَقْران

وَالله قَد بَاهَى مَلَايِكَةَ السَّمَا

بهما وخَصَّهُما بكُلّ أمَان

هُم أَهْلُ بِيْت المُصطفَى والعروة الـــ

<sup>60 -</sup> م.ن، ص 130

وُثْقَى لَمَن يَبْغي سَنَا الإِمَان وَبِهِمْ يَزُولُ الهَمُّ عنَّا والأَذَى وبهمْ تَزُولُ غوايَةَ الشّيطان مَاذا يَقولُ المَادحُونَ لوصفهمْ ومَديحُهُم قَدْ جَاءَ في القُرآن 61

قد يَغْفل قُصّاص المتخيّل الشعبي عن بعض تفاصيل الحبكة الدراميّة للقصّة، فيقعون في الثغرات، ولكنّ هذا الخلل لا يثير اهتمام المتلقى في مجلس القص والوعظ، باعتبار أنَّ لذَّة النص وتشويقه حاصلان؛ ومن ذلك أنَّ فاطمة الزهراء لا تعلم بقصّة خلقها المقدّسة، ولا تدرى بقرار زواجها الذي انطلق من تحت عرش الرحمان إلى أن بلغ الأرض، وعلم به كل من بينهما، قال الراوى: «ولمَّا سمعت فاطمة رضي الله عنها بأنَّ أباها زوّجها [من على] قالت يا أبت إنّ بنات سائر النّاس يُزوّجن بالدّراهم، فما الفرق بينك وبينهم وبين سائر النّاس؟»<sup>62</sup>. فبقدر ما يبعد هذا الشاهد حدث الزّواج عمّا نسجه المتخيّل الشعبي من هالة تقديس، يقرّبه من الوقع الاجتماعي العربي والتّونسي. وكان من عادات التونسيين تزويج البنت بقرار من أبيها ودون أن يكون لها رأى في التفاصيل. ويحدث هذا في تونس إلى زمن قريب جدّاً. فالرجل أولى بابنة عمّه، ولو كانت على الهودج تتّجه إلى بيت زوجها. والزواج يعقده الأب ولا يُسأل عمّا فعل. وهذا ما عبّر عنه متن المرويّة في أحد انفلاتات اللاوعي حبن أنطق فاطمة ما أنطقها تعقيباً على خبر الزواج بعلى.

بالانفصال عن أهل السماوات، دخلت فاطمة التاريخ بعد أن أهلها المتخيّل الشعبي لتقوم بدورها المنوط بها. وقد سجّلت المرويات نقلة في العلاقة بين الذّكر والأنثى؛ فمع صورة فاطمة المُتخيَّلة صارت الأنثى مفضّلة على الذَّكر ومقدّمة عليه، بعد أن كان وأدها ممارسة اجتماعيّة منتشرة. واللافت للنظر هو تقدّم فاطمة على كبار الصحابة مثل أبي بكر وعمر وسلمان الفارسي، وحتى على بعلها على بن أبي طالب.

جاء هذا الانقلاب في المراتب منسجماً مع طبيعة الاصطفاء وحقيقته. ولا يمكن أن يفهم هذا التحوّل معزل عن طبيعة النظام السياسي الشيعي الذي قام باسم الفاطميّة. وما الفاطميّة إلا وجهٌ من وجوه البحث عن مشروعيّة هدّدتها الإمامية الاثنا عشريّة بامتطائها الخط الحسيني الذكوري. وقد استحوذ هذا الخط الشيعي ضمنيّاً على الرّمز الذّكوري علي بن أبي طالب، وهو رمز يحضر بقوّة في الذاكرة الجمعيّة الإسلامية مكوّناتها، وكانت تجب مقاومته.

<sup>61 -</sup> م.ن، ص ص 144-144

<sup>62 -</sup> م.ن، ص131

تدرّج اصطفاء العلويين من تحت العرش إلى الأرض، فبدأ بفاطمة واكتمل بزوجها وابنيها الحسن والحسين. ووجدت نصوص المتخيّل الشعبي مستنداً لهذا الاصطفاء في بعض الآيات القرآنيّة. واستفادت من تأويلات المفسّرين للآية الثالثة والثلاثين من سورة الأحزاب {إنَّا يُريدُ اللَّهُ ليُذْهبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْت وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً}. وقد صنّفوها منزّلة في خماسي الكساء. ولم تحد مرويات المتخيل الشعبي عن تحرّرها من الضابط المرجعي، ولو تعلُّق الأمر بتفسير القرآن. فاعتمدت التعميم والانتقاء في إعادة صّياغة الثقافة العالمة Culture savante. وقال الروي في تأويل التأويلات: «مما يُعتقد في أهل البيت رضي الله عنهم أنّ الله تجاوز عن جميع سيّئاتهم لا بعمل عملوه، ولا بصالح قدّموه، بل بسابق عناية من الله بهم، فلا يحلّ لمسلم أن يشنأ ولا أن ينتقص أعراض من شهد الله بتطهيرهم وذهاب الرجس عنهم»63.

> ورُوي عن الحسين قوله خَيرةُ الله منَ الخلْق أبي ثُمّ أمي فأنَا ابن الخيِّرَيْن أُمّي الزّهْرَاءُ حقّاً، وأَبي وَارِثُ الرُّسُلِ، مَوْلَى الثَّقلَيْن $^{64}$

بهذا التمثُّل صار خطُّ اصطفاء العلويين، فانطلق منذ الأزل في عالم الغيب، وظهر في التاريخ بعد نزول القرآن واتساع دائرة النفوذ الإسلامي مشرقاً ومغرباً. وقد تحرّك المتخيّل الشعبي التونسي بين المقدّس الغيبي والدنيوي التاريخي بما شمله من سياقات ومكوّنات وأحداث. ورسم خطّاً معاكساً للخط التاريخي دون أن يلغيه. ووازى الثقافة الرسميّة دون أن يقطع معها، ونافسها دون أن يهمّشها. وانخرط في الصراعات الإيديولوجيّة دون أن يعلن ذلك صراحة. وانخرطت العامة في نشر مروياته دون وعي مضامينها وأهدافها.

### اا- سادة شباب الجنّة

يتميّز الحديث عن الشهادة في الموروث الإسلامي مستوييه الرسمي والشعبي بوقع خاصّ. وتتلازم الجنّة والشهادة في سبيل الله بشكل آلي، والمرجع في ذلك هو موقع حالة الاستشهاد بين الحياة والموت. إنّها آخر نقطة في طريق الحياة حين يقع، وأول خطوة في مسير الآخرة بعد وقوعه. وحين نتطرّق إلى صورة الشهيد في مدوّنة البحث نجدها صيغت في شكل قصصى يغلب عليه الإيقاع الدرامي من بدايته إلى نهايته، وينهض

<sup>63 -</sup> في آل النبي، مخطوطة قيروانيّة، ص47

<sup>64 -</sup> م.ن، ص33

بوظيفة تعليميّة تربوية في مستوى ثان. ولم يَحد المتخيّل الشعبي عن أهمّ آلياته في صناعة الرّموز الدّينيّة. ومن أهم الآليات الومضة الورائيّة المؤسّسة Flash back fondateur. وهي طريق سحري يسلكه العقل الإيماني للارتماء في زمن البدايات المقدّسة بحثا عن مشروعيّة في الحاضر والمستقبل.

لئن ارتبطت صفة «سيّدا شباب الجنّة» في المتخيّل الإسلامي مستوييه العالم Savante والشعبي Populaire بالحسن والحسين، فإنّ الحسين كان الأقرب لهذه السيادة، ولسيادة الشهداء. ويمكن أن يُفهم ذلك من خلال حادثتيْ الاستشهاد. ففي حين مات الحسن مسموماً في بيته من قبل زوجته ابنة الأشعث، وقد أغراها معاوية بن أبي سفيان بالزواج من ابنه يزيد مع مائة ألف درهم $^{65}$ ، مات الحسين، وهو يجاهد تجاوزات الأمويين وتسلطهم. وبينما مرّ استشهاد الحسن بغموض وهدوء فرضهما تنازله عن الخلافة، وما حام حول عملية القتل من غموض، ودرجة تأثير الخليفة معاوية (ت. 60هـــ/680م) سياسياً، نال استشهاد الحسين هالة كبرى، واكتسب جزءا من مشروعيته من سلوك الخليفة يزيد بن معاوية (ت. 644هـــ/684م) وتجاوزاته المتعدّدة سياسيا وأخلاقيّا66.

قد أحدث رفض الحسين صدى لدى المتشيّعين لعلى، وخلق له أنصاراً بنوا جزءاً من موقفهم على تساهل الحسن وتسليمه لمعاوية. وروى الدينوري في الأخبار الطوال أنّ حجر بن عدي كان يدخل على الحسين، ويقول له: «دع الحسن وما رأى من هذا الصلح، واجمع إليك شيعتك من أهل الكوفة وغيرها، وولني أنا وصاحبي [عبيد بن عمر] هذه المقدّمة، فلا يشعر ابن هند إلا ونحن نقارعه بالسيوف»67.

هيّاً المتخيّل الشعبى التونسي لسيادة شباب الجنّة بمجموعة من البشائر التي ستقع في زمن لاحق لزمن ظهور الخطاب. وقد وظُف ما يمكن أن نصطلح عليه الومضة الاستباقيّة المؤسِّسة flash proactif fondateur<sup>68</sup>. وبدأت هذه البشائر مع المراحل الأولى لنشأة الحسن والحسين. فاسم الحسن نزل به ملاك الوحى جبريل من السماء، وكان مقترحاً إلهيّا لا مكن تجاوزه خاصة في ظل صناعة الصورة المقدّسة للإمام. وجاء في المرويّة أنّه عند ولادة الحسن جاء النبي صلى الله عليه وسلم، وقال لعلى: «[...] أيّ شيء سمّيت ابني؟ قال:

<sup>65 -</sup> في مقتل الحسين وعاشوراء، مخطوطتان قيروانيّتان، ص23

<sup>66 -</sup> عُرف يزيد بن معاوية بإقباله المفرط على ملدّات تصنّف إسلاميّاً ضمن المحرّمات. ووردت هذه الصورة على لسان قائده ابن مرجانة عندما طلب منه السير إلى الحجاز لمحاربة عبد الله بن الزبير ، فقال: «لا أجمعها للفاسق أبدا ، أقتل ابن بنت رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وأغزو البيت». الطبري: تاريخ الرّسل والملوك، ج5، ص484 ويذكر السيوطي في تاريخه أنّ يزيداً رجل ينكح أمّهات الأولاد، والبنات، والأخوات، ويشرب الخمر ويدع الصّلاة. تاريخ الخلفاء، تقديم عبد الله مسعود، 1993م، حلب، دار القلم العربي، ص249 ونقل شمس الدين الذهبي (ت. 748هـ/1374م) «كان قويًا شجاعاً، ذا رأي وفطنة وفصاحة، وله شعر جيد، وكان ناصبيًا فظًا غليظًا جلفًا، يتناول المسكر ويفعل المنكر، افتتح دولته بمقتل الشهيد الحسين، واختتمها بواقعة الحرّة، فمقته الناس، ولم يُبارك في عمره، وخرج عليه واحد غير الحسين...» سير أعلام النبلاء، تحقيق مأمون الصاغرجي، ط11، 1417هـــ/1996م، ج4، ص ص 37-38

<sup>67 -</sup> أبو حنيفة أحمد بن داود الدينوري، الأخبار الطوال، تحقيق فلاديمير جرجاس، ط1، 1888م، طبعة ليدن، ص234

<sup>68 -</sup> نضع هذا المصطلح، ليكون آلية من آليات اشتغال المتخيّل الديني. ونستند في الوضع إلى ما وجدناه في النصوص الدينية عامة، والنصوص الإسلامية والشيعيّة خاصّة من تنبّؤات أو معارف يقينيّة يُبشّر المتلفظ في الحاضر بوقوعها في المستقبل. ويميّز تودروف Todorov Tzvetan في حديثه عن زمن النظام الحاكي بين زمن الخطاب وزمن التخييل وبين الاسترجاعات والاستقبالات أو الاستباقات. والاستباق هو الإعلان المسبّق عما سيحدث، الشعريّة، ترجمة شكري المبخوت ورجاء بن سلامة، ط2، 1990، المغرب، دار توبقال، ص48

ما كنت لأسبقك باسمه، قال النبي صلى الله عليه وسلم: وأنا لا أسبق باسم ربّي. ثم هبط جبريل، وقال: الله يقريك السلام، ويقول لك إنَّ عليّاً منك منزلة هارون من موسى، سمّ ابنك باسم هارون شبّرا، ومعناه الحسن. وبعده بسنة ولد الحسين فجاء النبيّ صلى الله عليه وسلم، فوضعه في حجره، فقال: إنّ ابني هذا تقتله الفرقة الباغية، فلا تخبري [يقصد القابلة أسماء بنت عميس] فاطمة، ثم قال لعلى: أيّ شيء تسمّيه؟ فقال مثل الأوّل، فنزل جبريل وقال سمّه باسم ابن هارون شيّبرا، ومعناه الحسين»69. وفي خبر آخر سأل الرسول صلى الله عليه وسلم جبريل بمَ يقطع سُبُل السماء فأجابه «مكتوب تحت أحد جناحيْ الحسن وتحت الآخر الحسين، فبهذين الاسمين أتقوّى»<sup>70</sup>.

بدأت قداسة الشابين من السماء، ونزّلها المتخيّل الشعبى إلى الأرض، مثلما يتنزّل الوحى. وتراوح مدى الومضة الورائية المؤسسة بين مراحل زمنيّة متعدّدة؛ ومنها الاستئناس بتجارب نبويّة سابقة، مثل تجربة موسى وهارون. وبقطع النظر عن صحّة هذه المرويّة من عدمها، فإنّ استحضارها في الحالتين يهدف إلى الرفع من شأن المشبّه والارتقاء به إلى مرتبة المشبّه به.

فقصّة موسى القرآنيّة هي من أكثر القصص الملحميّة تشويقاً في التاريخ الدّيني. وقد بدأت مواجهته المقدّسة مع المدنّس الفرعوني مذ كان صبيّاً في المهد. وأعلن دوره المستقبلي في نصرة دين الله (اليهوديّة)، وهو في المهد. وانسجاماً مع طبيعة الزمن القدسي في إطلاقيته، ولأنّ ميزة المتخيّل الديني مستوييه هي التحرّر من قيود المرجع والتنظيم التاريخي للزمن، فقد أنطقت المرويات الرسول صلى الله عليه وسلم بما سيحدث للحسين بعد نصف قرن تقريباً على أرض كربلاء من العراق، فقال: «إنَّ ابني هذا تقتله الفرقة الباغية». وكان قوله مِثابة الفصل القضائي النهائي والعادل بين المتخاصمين في أمر يحدث في المستقبل، ولا أعدل من حكم الرسول بعد الله بين البشر.

المشهور بين المصادر الإسلامية أنَّ حديث الفرقة الباغية قاله الرسول صلى الله عليه وسلم لعلى بن أبي طالب. وحتى المصادر الشيعيّة لم تربطه بالحسين، رغم أهمية الربط بينهما. ولا تمثلُ هذه الانزياحات عيباً بالنسبة إلى المتخيّل الشعبي، بل إنها إحدى آلياته المعتمدة بتواتر في صناعة النماذج الإنسانية والمكانيّة والزمانيّة. والقول إنّ نصوص المتخيّل هي إنتاج العقل البشري لا يعني أنّها تحتكم إلى آلياته الصّارمة والثابتة، مثلما يحدث في العلوم الصحيحة، بل لهذه التمثّلات منطقها الخاص.

تستمد مَثَلات المتخيّل منطقها من منطق العقل الإيماني، ومن الذاكرات الفرديّة والجمعيّة، ومن التجارب والرغبات الآنيّة والمستقبليّة. ففي الخبر السابق، جعلت مرويات المتخيّل الرسول صلى الله عليه وسلم يخبر

<sup>69 -</sup> في آل البيت، مخطوطة قيروانيّة، ص ص 26-27

<sup>70 -</sup> م.ن، ص 30

القابلة مصير الحسين على أرض كربلاء ويخفيه عن أمّه المصطفاة في السماء. والمبرّر إنساني في ظاهر المرويّة، ولكنه سهو من قبل صانع المرويّة يقزّم صورة فاطمة، ويبعث إلى مراجعة دورها الرسالي بحمل الحسين.

حضرت الملائكة للتهنئة محولد الحسين إلى أن بلغ العدد مئات الآلاف في صورة تقريبيّة لما يحدث من تهان في المجتمعات العربيّة المحتفية بالذّكر. وقد خصت المروية التهنئة بالحسين دون الحسن في حركة استباقيّة لدور كلّ منهما في التاريخ الإسلامي القادم. فبينما يتنازل الحسن لمعاوية، يتمسّك الحسين بما يعتبره حقًّا إلى النهاية. ويضحّى بعائلته ونفسه في مشهد درامي على أرض الطف، ودافعه المُعلَن هو الإصلاح في أمّة جدّه، بعدما قدّره من انحراف بالإسلام من قبل الأمويين.

تحدّث الرّاوي عن حدث التهنئة في زمن مميّز هو صلاة الفجر، وهو زمن مفضّل دينيّاً لما فيه من مجاهدة للنفس وما يضمنه من أجور، وزمن رمزي ثقافيّاً، باعتباره زمن الابتداء والبعث؛ فبعد أنّ صلّى النبي صلاته «دعا عليًا فخرج من المسجد، فجعل أصحابه ينظرون إليهما ولا يدرون لماذا خرجا، فبلغا منزل فاطمة رضي الله عنها، فقال عليه السلام: قم يا على بالباب واحجب النّاس عن الدّخول، فقد وُلد الحسين وتريد الملائكة أن  $^{71}$ . ولم تكن الملائكة لتأتي من أجل التهنئة لو لا قيمة الحسين التي عبّرت عنها حركة الشهادة لاحقاً.

لجأ المتخيّل مجدّداً إلى آلية التضخيم في صناعة حدث ولادة سيّد الشهداء، فانطلق من حدث الولادة، باعتباره حدثاً تاريخياً واقعيّاً ليضاعف حجم العناية به ويضيف إليه ما لم يكن فيه. وعمل الرّاوي على أن تكون الزيادة نوعيّة، فاستدعى ملائكة السماوات إلى أن بلغ عددها مئات الآلاف، وجعلها تسبق البشر بالتهنئة نظر إلى خصوصيّة المولود وما أنيط بعهدته لاحقاً. قال الرّاوي على لسان على مخاطباً أبا بكر: ﴿إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم مشتغل $^{72}$ . وُلد الحسين رضى الله عنه وجاء أربعمائة ألف وأربعة وعشرون ألفا من الملائكة يهنّؤونه، فتعجّب أبو بكر وجلس» 73. ولم يقتصر أمر تعظيم سيّد الشهداء على أهل السماوات، بل شمل أهل الأرض من الشخصيات الفاعلة في الواقعين الاجتماعي والسياسي، مثل أبي بكر وعمر بن الخطاب وعثمان بن عفّان وغيرهم من الصحابة 74. ولا تحضر هذه الشخصيات اعتباراً لفاعليتها ومكانتها فحسب، بل بصفة الخصم السياسي في المتخيّل الشيعي الحاضر بقوّة في نصوص المدوّنة.

أكدت مرويات المدوّنة ملازمة العناية الإلهية لسيّديْ الشهداء منذ نعومة أظافرهما، وواصلت التحرّك في زمن سحري مطلق لصناعة قداسة الشهيدين الاستثنائيين، وهو زمن لا نظام فيه ولا ترتيب يوافق ما يعيشه المتلقِّي. فمصير سادة الشهداء وقف عليه جدّهما ليلة الإسراء والمعراج وعلي وفاطمة لم يتزوّجا. قال الراوي:

<sup>71 -</sup> في آل النبي، مخطوطة قيروانيّة، ص27

<sup>72 -</sup> لعله يقصد منشغل.

<sup>73 -</sup> في آل البيت، مخطوطة قيروانيّة، ص28

<sup>74 -</sup> م.ن، ص ص 72-28

«يروى أنّ النبي صلى الله عليه وسلم لمّا دخل إلى الجنّة ليلة المعراج، رأى فيها قصرين أحدهما من ياقوتة خضراء والآخر من ياقوتة حمراء، فسأل جبريل عنهما، فقال له: الخضراء للحسن والحمراء للحسين رضي الله عنهما، فقال لم خلقهما الله على لونين؟ فقال لأنّ الحسن تقتله أمّتك بالسمّ فيصير أخضر، والحسين تقتله أمّتك بالسيف فيتلطّخ بدمه فيصير أحمر، فعلّم الله تعالى قصريهما بهاتين العلامتين»<sup>75</sup>. لقد كان جزاء العمل من جنس التحمّل من أجل الإسلام والمسلمين. مثّلت هذه الرؤية الاستباقيّة شرعنة لصراع سيّديْ الشهداء مع خصومهم السياسيين وتخليصاً لهما من الوجود الدنيوي وآثامه، ومن الدماء التي ستهدر بمشاركتهما، وهي دماء أحرجت كبار الصحابة والفقهاء والمؤرّخين بإهراقها منذ ما عُرف بحروب الردّة. ويتعلّق الحرج أكثر بالحسين وخروجه على الأمويين وما لحق به. وقد لامه البعض عن خروجه، واعتبره تسرّعاً ومجازفة غير محمودة العواقب. وظهر الاعتراض ممن عاصره من الصحابة خوفاً عليه، ومن فقهاء ذوى مكانة مثل ابن خلدون (ت. 808هـــ/1406م) وابن العربي (ت. 543هـــ/1148م)، وقد نُسب إليه «قُتل الحسين بسيف حدّه».

لم يكن نسق القصّ بإيقاع واحد في سرد أحداث المقتل؛ إذ يتراوح مجاله بين السماوي المفارق والدنيوي التاريخي، ويخضع في هذا التنويع لمشيئة الرّاوي وحاجة المتلقّي. وركّز أغلب القص على مقتل الحسين بن على مثلما أشرنا سابقا. وقد جاء ترتيب أحداث مخطوطة مقتل الحسين منسجمة إلى حدّ ما مع ما أوردته كتب التاريخ مثل تاريخ الطبري. وافتتح الراوي المخطوطة بسرد تاريخ الخلافة من أبي بكر إلى معاوية. وجاء المتخيّل الشعبي منسجماً مع موقف التونسيين من الخلفاء الأربعة، مثلما حدّده ابن أبي الضياف سابقاً. ولم تكن صورة معاوية سلبيّة، مثلما نطالع ألوانها في الأدبيات الشيعيّة. فكانت باهتة لا دور لها أحيانا، ومحمولة على الإيجابيّة أحياناً أخرى. ومن ملامح الحضور الإيجابي في المدوّنة صورته على فراش الموت، وهو يجيب ابنه يزيد «نعم غوت، ولا يبقى في ملكه إلا الحي الذي لا يموت، فقال له اليزيد لمن الملك؟ فقال لك يا بني، ولكن بشروط. قال وما هي؟ قال: العدل في الرعيّة، فإنّ الملك موقوف على جسر بين الجنّة والنّار، فإمّا ينجّيه عدله، وإمّا يوبقه جوره، وتكون النّاس عند ثلاثة أصناف، كبير وصغير ووسط، فالكبير مقام أبيك، والأوسط مقام أخيك، والصغير مقام ولدك. وأوصيك بالحسين بن علي بن أبي طالب رضي الله عنه، فلا تنفَّذ أمراً حتى تشاوره، ولا تدفع شيئاً من بيت مال المسلمين حتى يكون له الحظ الوافر، وإن لم تفعل ذلك فأنا ساخط عليك إلى يوم القيامة، والله شاهد عليك»<sup>76</sup>.

يتأكُّد في القسم الأخير من هذه المرويَّة ما كنَّا أشرنا إليه سابقا حول خصوصيَّة تمثُّل التونسيين للصراع في الإسلام المبكر؛ فمحبّة العلويين وتبجيلهم وتمييزهم بادية بوضوح، ولكنها غير مبنيّة على كراهة منافسيهم

75 - م.ن، ص ص 35-36

<sup>76 -</sup> في مقتل الحسين وعاشوراء، مخطوطتان قيروانيتان، ص73

وإزرائهم وتبخيسهم. والتبخيس Dépréciation<sup>77</sup> آلية من آليات المتخيّل الدّيني في رسم صور المخالفين. ويظهر جليًّا أنَّ متن الخبر يرسم صورة ناصعة للخليفة معاوية، تقوم على الحكمة والورع والعدل والاستقامة. وتهيّئه بهذه الميزات للبراءة، ممّا سيحدثه ابنه يزيد من بعده. فالمعطى التّاريخي يؤكّد أنَّ معاوية نَقَضَ العهد المبرم مع الحسن والحسين على مرحلتين: مرحلة أولى تآمر فيها على الحسن وتسبب في قتله مسموماً بأيدي زوجته، وفي الثانية أقصى الحسن وعين ابنه وليًّا للعهد وولَّاه الخلافة.

تتعارض صورة الخليفة المتآمر على العلويين مع ما جاء في المحاورة السابقة بين معاوية وابنه يزيد، ولا تفهم هذه المفارقة إلَّا من خلال صورة معاوية في المتخيّل الدّيني التونسي، وقد تشكلت معالمها مع الفاتحين السنّة تحت الراية الأموية؛ فمعاوية لا يقلّ قيمة في الضمير الجمعي للتونسيين عن الخلفاء الأربعة، وإن كانت مرتبته دون مقامهم. ولا يحمّله الخطاب الرسمي المسؤولية أو جزءاً منها بسبب مقتل الحسين على أرض كربلاء أو واقعة الحرّة بالمدينة. وقد جاءت براءته صريحة من خلال خطاب الوصيّة لابنه من بعده. وشملت وصيّته المسلمين عامّة والحسين بن على خاصة. أوصى معاوية، وقبل يزيد الوصيّة، فمات الموصى وأخلف المُوصَى إليه وعده، فعمل المتخيّل الديني مستوييه على تحميله ما حدث وحده.

بدا واضحا أنَّ الراوي في المخطوطة حرص على التمييز بين معاوية ويزيد، وإن بحذر. فحين يُذكر الأوَّل لا يترضَّى عنه مثلما يترضي عن الخلفاء الأربعة قبله، ولكنَّه لا يزريه ولا ينقص من شأنه ولا يمسّ مِكانته. وفي المقابل، كلما ذكر يزيد إلا لعنه وحقره وخوّنه وجرّمه، ومن ذلك قوله: «فلما حضرته الوفاة نادي ابنه اليزيد لعنه الله [...] فقال اليزيد لعنه الله» 78. واتجه السرّد التاريخي منذ البداية إلى إدانة يزيد، فجعله يخالف أمر أبيه في أول قرار اتخذه في شأن الحسين بقرار فردى حين «فرّق الأموال ورتّب الأجناد، إلا الحسين، فإنّه لم يدفع له شيئاً»7، وكانت هذه الحركة دالّة عند الحسين. لقد أيقن بعداوة الملك الجديد وعزمه على وضع حدّ لطموحاته، بل لمكانته ورمّا لحياته أيضا.

لم يمنع السرد التاريخي الراوي من توجيه مروياته إلى أحداث زمن ما بعد معاوية، والهدف هو تأسيس فكرة مظلوميّة الحسين ورفعة مقامه في الوجدان الشعبى التونسى. لم يمنعه ذلك رغم موافقة نصّه للسرديات التاريخيّة الكبرى مثل تاريخ الطبري وكتب المقاتل. ولتحقيق الانتقال من الخطاب الرسمى إلى الخطاب

<sup>77 -</sup> وضعنا مصطلح التبخيس Dépréciation، أو الترذيل، باعتباره آلية من آليات المتخيّل الدّيني. ويستعمل عادة للتعبير عن معنى إزراء -77 riorisation المخالف الذيني والمذهبي وتحقيره وترذيله، وتشويه صورته، والحطّ من قيمته بمجموعة من النصوص الموثقة. وتصير هذه النصوص موثوقة لدى الأتباع وجزءا من عقيدتهم بفعل مراكمة روايتها وتناقلها بين الأجيال.

<sup>78 -</sup> في مقتل الحسين وعاشوراء، مخطوطتان قيروانيتان، ص ص73- 74

<sup>79 -</sup> م.ن، ص74

الشعبي، اعتمد الراوي آليتي الانتقاء 8 Sélection والاختزال 8 Synthétisation. وهِثّل هذا الاختيار المنهجي تعبيراً عن وعي الباثُ بطبيعة المتلقّي. فالمتلقّي الشعبي غير المتلقّي الرسمي، فبينما يهتمّ الأوّل بتفاصيل الضابط المرجعي لكل ما يُعرض عليه، يتركَّز اهتمام الثاني على التشويق ولذَّة القص. ويتحقَّق هذا الغرض مدى حضور العجيب والغريب ودرجة انتقاء الأخبار وتوجيهها؛ فلا رغبة للمتلقّي الشعبي في الإنصات إلى أخبار طويلة تبدأ ولا تنتهى، ولا قدرة له على التقاط عدد محدود من الأخبار التي تشدّه وتحقق له لذة التقبّل من بين كمّ كبير من المرويات. ومن هذه الزاوية يكون الراوى في نصوص المتخيّل الشعبي مجبراً على الانتقاء

تركز الانتقاء، من أخبار سنتي 60 و61هـ على ما انحصرت أحداثه بين الحسين ويزيد. وتم اختزالها لتغطّي أهم مراحل الصراع بينهما، وترسّخ مظلومية الحسين وفساد يزيد وتسلّطه. ومن ذلك تبادل الرسائل بينهما، وتراوح مضامينها بين طلب الحقّ وعدم الاستجابة؛ فبمجرّد أن تجاهل يزيد حقّ الحسين من عطايا مالية كفلها العرف السياسي لآل البيت، فكّر في الرحيل إلى مكّة طلباً لنصرة المخلصين له فيها مثل عبد الله بن الزبير. ولما طلب الإذن من يزيد رفض طلبه، وقال له في رسالة جوابيّة: «فإن شئت أن تسير وإن شئت أن تقيم، والله لو كان لي ملء الأرض ذهباً ما دفعت لك منه شيئاً، ولا أجد في قلبي شفقة عليك، والسلام عليك»82.

كان يزيد واضحاً في ردّه حاسماً في موقفه المتشدّد، فلا قيمة للحسن لديه ولا حقوق سيؤدّيها إليه. هذه هي الصورة مع بداية السرد ومنطلق الصّراع بينهما؛ حاكم قوى ماديًّا ومستبدّ سياسياً واجتماعياً ومنحط أخلاقيّاً، وشريف مظلوم يستمدّ قوّته من رأسماله الرمزي ومحبّة المسلمين التي ظهرت عند وصوله إلى مكة، قال الرّاوى: «ثم جدّ في السير إلى مكة شرّفها الله تعالى. فلما وصل خرج إليه عبد الله بن الزبير وأصحابه، وفرحوا به وأنزلوه أحسن منزلة، وأكرموه غاية الإكرام، وفرح به أهل مكة، وصنع عبد الله بن الزبير وأطعم أهل مكة»<sup>83</sup>.

نقلت المروية الحسين بن على من صورة المهمّش إلى صورة المكرّم بين المسلمين، ومن الهامش إلى المركز، فجعلت الجميع يفرح بقدومه وينزّله المنزلة التي يستحق. وما الصورة الثانية إلّا إدانة للصورة الأولى وحطّ من قيمة يزيد التي رسمها. وقد تسامي التكريم بحدوثه في مكة المكرّمة بما تحمله من رأس مال رمزي يدعم مكانة الحسين ودوره المفترض في السياق الإسلامي بعد حربي الجمل وصفين.

<sup>80 -</sup> نضع مصطلح الانتقاء Sélection بمعنى اختيار مجموعة محدّدة من الأخبار من مجموعة كبرى من الأخبار لتوظيفها في بناء فكرة معيّنة أو الدفاع عن أطروحة أو دحضها.

<sup>81 -</sup> نضع مصطلح الاختزال Synthétisation بمعنى تقليص حجم الأخبار والاقتصار فيها على ما يخدم فكرة معيّنة وأطروحة محدّدة سواء للدفاع عنها أو لدّحضها. ويُنجز الاختزال بإعادة صياعُة الخبر الأصلي بعبارات سهلة ومحدودة تحافظ على مضمونه العام وإغنائه بعناية لضمان شدّ المتقبّل وتوجيهه إلى حيث يريد السارد.

<sup>82 -</sup> في مقتل الحسين وعاشوراء، مخطوطتان قيروانيتان، ص75

<sup>83 -</sup> م.ن، ص74

تدرج السرد التخييلي بالخطاب إلى التصريح مكانة الحسين المسلوبة؛ فعندما سأل الحسين عن سرّ الوليمة، أجابه ابن الزبير «على البيعة المباركة. فقال: ما هذه البيعة؟ قال: بايعك أهل مكَّة» 48، وسيتسع مجال تأييد سيّد شباب الجنّة وعقد البيعة له ليشمل أهل العراق. ولم يستغرق هذا التوسّع غير سنة واحدة. وقد اجتمعت حوله مدينتان محمّلتان برأسمال رمزي، هما مكّة والكوفة؛ فمكّة التي أحسنت استقباله وأكرمته ما لم يكن يتوقّع هي المركز الروحي للإسلام والمسلمين، ومنها انطلقت الرسالة المحمّديّة في سرّيتها، وعلى أرضها صارت ديناً عالميّاً. والكوفة مدينة أبيه، وأهلها أنصاره، ويمكن اعتبارها العاصمة السياسيّة الثانية بعد المدينة من حيث أهمية الأحداث ومفصليتها في تاريخ الإسلام المبكّر، ومدينة روحيّة تعانق الزمن القدسي البدئي في مرويات فتوح ابن أعثم الكوفي (ت. 314هـــ/926م). وجاء في إحدى المرويات أنّ أحدهم جاء إلى على بن أبي طالب مسجد الكوفة ليعلمه بأنَّه خلو من الأهل، وأدّى فرائضه وباع أرزاقه ويريد الاستقرار في بيت المقدس للقاء ربّه، فقال له على: «كل زادك وبع راحلتك، وعليك بهذا المسجد فالزمه فإنّه أحد المساجد الأربعة، ركعتان فيه تعدل عشراً فيما سواه من المساجد، والبركة بـــ[ـــه] على عشرة أميال من حيث ما أتيته، [...] وفي زاويته فار التنّور، وعند السارية الخامسة صلّى إبراهيم الخليل عليه السلام، وفيه مصلّى إدريس ونوح عليهما السلام، وفيه عصا موسى بن عمران عليه السلام، وقد صلَّى فيه ألف نبي وألف وصي..»<sup>85</sup>

وحرصاً على طبيعة المتلقّي وأفق انتظاراته، مارس الرّاوي أقصى قدراته في انتقاء الأخبار واختزالها. فالمتلقِّي الشعبي في مجالس القص والوعظ المنتشرة في المساجد، لا قدرة لديه على سماع ما صنَّفه الطبري أو المسعودي أو الأصفهاني حول حركة الحسين بن علي من المدينة إلى مكّة، ثم إلى العراق في مجلس واحد. ولا قدرة للراوي على تحمّل هذا العبُّء بشكل مستمرّ مثلما تقتضى حاجة المستفيدين من صناعة هذه الثقافة الشعبيّة واستثمارها.

واستناداً إلى هذا المعطى، تكون مصلحة الباثُ والمتلقّي صناعة خطاب مواز للخطاب الرسمي تراعى فيه النّجاعة. ومن أجل توضيح آليّتيْ الانتقاء والاختزال في عمليّة الانتقال من الخطاب الرسمى إلى الخطاب الشعبي نحتاج إلى مقارنة ما ورد في المخطوطة القيروانيّة بما ورد في بعض مدوّنات التاريخ العالم. وقد امتدّت الأحداث في مستوى الزمن ما بين سنتى 60 و61هـ.. وجاءت أخبار المقتل عند الطبرى في 155 صفحة8، ووردت عند ابن أعثم الكوفي بين الجزأين الرابع والخامس في حوالي 165 صفحة 8 ، بينما لم يتجاوز حجم صفحاتها في المخطوطة القبروانية 26 صفحة88.

<sup>84 -</sup> م.ن، ص74

<sup>85 -</sup> أحمد بن أعثم الكوفي، كتاب الفتوح، تحقيق علي شيري، د.ت، بيروت، دار الأضواء للنشر، ج1، ص221

<sup>86 -</sup> الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج5، ص222-476

<sup>87 -</sup> أحمد بن أعثم الكوفي، كتاب الفتوح، ج 4، ص ص 318-348، وج5، ص 9-144

<sup>88 -</sup> في مقتل الحسين و عاشوراء، مخطوطتان قير وانيتان، ص71-97

انتقى المتخيّل الشعبي مروياته من كمّ هائل من الأخبار، ثم اختزلها بعباراته وأسلوبه إلى ما يكون حكاية وعظيّة تخاطب وجدان المتلقّى وتشدّه، فانتقل سريعاً بأحداث المقتل من المدينة إلى مكّة. وركّز على صورة الحسين الشهيد، وهي ترتقي من التهميش إلى التكريم ومن السلبيّة إلى الفعل في الواقع والتاريخ، ومن هامش الإسلام إلى مركزه. ولم تظهر مرويات المتخيّل من أقواله وأفعاله إلّا ما يؤهّله لفعل الشهادة والسيادة. ومن علامات ترقّي الصورة الخطابيّة، تتالي النصائح له بعدم الاستجابة لدعوات الكوفيين والمغادرة إلى العراق. واجهته أخته سكينة بما روي عن جدّه في مقتله زماناً ومكاناً، فقالت: «قد سمعت من جدّك رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في شهر محرّم في يوم عاشوراء يُهرق دم الحسين في شهر محرّم على وجه الأرض» 89، ولكنّه اعتذر. ذكّرته بنزول جبريل على جدّه بتربة مقتله داخل قارورة وقدمتها له حجّةً و«إذا بالتراب من داخلها كأنّه قطعة دم $^{90}$ ، ولكنّه أصرّ على المسير قائلا: «إذا سيق في علم الله شيء فلا بدّ أن يكون، فلا بدّ من المسير» أو. توسّلت إليه بكبار الصحابة مثل عبد الله بن الزبير، إلّا أنّه أصرّ على تحمّل المسؤوليّة واستعدّ للإقدام على الشهادة.

قدّر صانع خطاب المتخيّل أنّ المتلقى لن يفهم هذه الحوارات بين الحسين وناصحيه، باعتبارها إدانة لقراراته، وراهن على أنّه سيتقبلها باعتبارها شجاعة وتحملاً للمسؤولية الشرعية في ظل تسلّط يزيد واستبداده وفساده، وأنَّ موته إن حدث هو شهادة في سبيل الله وفي سبيل الحقِّ. والنتيجة أنَّ مقتل الحسين في هذا المسير هو تحقيق لبشارة جدّه بسادة شباب الجنّة. وتأكّدت معالم هذه الصّورة المقدّسة بمجموع الأعمال التي أتاها الحسين قبل السفر مثل الطواف بالكعبة والشرب من ماء زمزم والصلاة في مقام إبراهيم وتقبيل الحجر الأسود، وهي أعمال تعبّدية تطهريّة ترفع مكانة المسلم وتؤهله للتقدّس، وتكون فاعليتها أبلغ إذا ارتبطت بشخص شمله الاصطفاء الإلهي ليكون من آل بيت النبوّة.

عزّزت مرويات المتخيّل صورة الحسين ومكانته القدسيّة في الضمير الجمعى الإسلامي في أكثر الأماكن حصانة. وجعلت عدوه يقرّ له بصلاحه وتقواه حين قرّر الجنود القادمون لقتله صلاة الجمعة بإمامته، قال الرَّاوي: «فبينما هو يتكلُّم مع أصحابه؛ إذ بجيش اليزيد قالوا: خلف من نصلَّى صلاة الجمعة؟ فاجتمع رأيهم أن يصلُوا خلف الحسين رضي الله عنه»2°. إنها بيعة صريحة من جيش الأمويين، وفي البيعة إنصاف للحسين وإدانة لخصمه يزيد بن معاوية المتسلِّل لإمارة المسلمين دون شرعيَّة دينيَّة واجتماعيّة.

<sup>89 -</sup> م.ن، ص 77

<sup>90 -</sup> م.ن، ص 77

<sup>91 -</sup> م.ن، ص 77

<sup>92 -</sup> م.ن، ص80

جاء التمييز بين الرجلين جليّاً على لسان قادة الجيش الأموى، فحين لامهم أحد أنصار الحسين على عزمهم قتله واختيار الصلاة بإمامته في الوقت ذاته قالوا: «لا بدّ من ذلك» 93. إنهم على وعى بالتمايز بين الرجلين، وعِيّرون بين السياسي والدّيني، وتوحي صورتهم السرديّة أنّهم غلّبوا الدنيوي على الأخروي، فأدانوا أنفسهم بهذا الاختيار، مثلما أدانوا زعيمهم السياسي. وتتضّح بهذا المشهد صورة المختصمين؛ فالحسين ومن معه أصحاب الحقّ، ويزيد وجنوده هم أصحاب الباطل، وإن بايع الجنود الحسين دينياً.

حذَر الملك الذي مكن أن يصيب المتلقى في مجالس القصّ والوعظ نتيجة الاسترسال في السرد التاريخي الخط لأحداث المقتل، يرتفع الراوي بالقصّ إلى ما فوق التاريخ، فينفتح على عالم الغيب من خلال ما خزّنته ذاكرته من نهاذج سابقة يقيس عليها. ويحرص على استدعاء العجيب والغريب لتحقيق لذَّة القص الضامنة لشدّ المتلقّى وترويضه وتوجيهه. ومن مظاهر العجيب توظيف المفارقة Paradoxe في الصورة السرديّة لطرفي النّزال.

ففي حين تتحدّث المصادر الرسمية عن حوالي سبعين فارساً قاتلوا إلى جانب الحسين، نزلت بهم مروية المخطوطة القيروانيّة إلى أربعين، ودفعت بهم إلى بدء الهجوم على جيش يزيد وعدد أفراده بالآلاف صناعة للملحمة، وجعلتهم يحقِّقون نصراً لا يفسِّر بعوامل ماديَّة، مثل القوّة والشجاعة ونوعيّة السلاح أو بتخاذل العدو، بل مسائل غيبيّة مصدرها النصرة الإلهيّة للحق على الباطل.

بتحقّق قضاء الله وقدره المسطّر سلفاً بواسطة الومضة الاستباقيّة flash proactif وحياً يُصنع جزءٌ من الصورة الكليّة لسيّد الشهداء. وقدمت المروية تفسيراً لهذا الاكتساح العسكري للعدو برؤيا أحد الصالحين من جيش يزيد في قول الراوي: «فبين\_[م\_]\_ا الأربعون فارساً يقاتلون القوم؛ إذ كشف الله عن بصره أبواب السماء وقد فُتحت ونزلت الملائكة واصطفت يبكون لهذا الأمر العظيم، فقال الله يا ملائكتي اصبروا، فإنَّ كل شيء بقضائي وقدري ولا يخفي على شيء في الأرض ولا في السّماء، وأنا السميع العليم» 94.

دفع السرد بالأحداث نحو الذروة لتتحقّق مشيئة الله، فيستشهد الحسين. والشهادة في هذا السياق، تعني سيادة شباب الجنّة بعد أن استحالت سيادة مسلمي الدنيا. ولتنفيذ مشيئة الله أقحم المتخيّل الشعبي فواعل أخرى دفعت في اتجاه إنجاز الفعل المقدّر سلفاً. فظهر مُهْرٌ على مسرح الحدث، وقد أحضرته المرويات بشكل مفاجئ، ووصفته بأنّه «صغير لم يركب عليه أحد». ولئن لم تفصّل القول فيه، فإنّ التشكيل الخطابي وزمن الظهور في مسار القصّ كفيلان بدفع المتلقّى لفتح أبواب التخييل والتأويل لطبيعة مخلوق أجبر الحسين على تقبّل حدث الشهادة، وإن مرارة، قال الرّاوي: «فتصايحوا ورجع الجيش كلّه إليه، فلمّا رآهم الحسين رضي الله

<sup>93 -</sup> م.ن، ص 80

<sup>94 -</sup> م.ن، ص83

عنه قد رجعوا إليه ولا ناصر له إلَّا الله تعالى، أراد أن ينحرف بالمهر إلى ورائه، فلم يتحرَّك المهر كأنَّما حُبس بالحديد» 95.

وبدا واضحاً أنّ المتخيّل الشعبي التونسي اختزل عدداً من أخبار المقتل، ولكنّه لم يكن على وعي بأطروحة التشيّع المشرقي حول مقتل الحسين. ففي حين تصرّ الأطروحة المشرقيّة، بتنوّع مرويّاتها، على أنّ الحسين قد ذهب إلى الموت رغبة وقدرة من أجل الإسلام والمسلمين، أظهرته بعض مرويات المخطوطة القيروانيّة ضعيفاً ومتردداً يستجدي النجاة.

مِكن أن نفهم هذه المفارقة ضمن وعي المتخيّل الشعبي التونسي بأهميّة خدمة فكرة المظلوميّة، ودفع تهمة التهوّر والتسرّع وعدم قراءة الوضع بواقعيّة عن الحسين، حين واجه أقوى الجيوش بالعشرات من أفراد أسرته. وقد سُجِّل ضعف الحسين وارتباكه عند مفاوضة شمر بن ذي الجوش قائد الجيش الأموي. فبدا وكأنَّه يستجديه العفو من أجل الحياة، ويحاول إثناءه عن قتله، سواء بتذكيره بالرسول صلى الله عليه وسلم وبعلى وفاطمة أو بترهيبه من النار وترغيبه في الجنّة، لكنّ محاوره كان مصرّاً على إتمام الفعل الدّرامي، وإن لم تكن لديه الرغبة والوعى ما يقدم عليه، قال الرّاوى: «فقال له الحسين يا شمر، رضيت لنفسك الخلود في النّار مع الشياطين، فإن رضيت لنفسك فافعل ما بدا لك، ثم قال الحسين رضي الله عنه: أشهد أن لا إله إلَّا الله وأشهد أنّ محمّدا رسول الله، فضربه الملعون فأزال الرأس عن الجثّة»96.

لم يقتصر الاعتراف بمشروعيّة حركة الحسين ودوره الرسالي بين أهل الأرض على المسلمين، بل شمل المسيحيين واليهود. وجاء في المخطوطة القيروانيّة أنّه أثناء دخول الجيش الأموى إلى دمشق مرّ بصومعة راهب فسألهم عن اسمه، وحين أعلموه طلب استضافة رأس الحسين ليلة واحدة مقابل ما يطلبون من مال، والسبب عنده أنّ الحسين مذكور في الإنجيل، وأنّ قاتله في النار. فدفعوه إليه، فغسله وحشاه بالمسك. فجاءه الرسول في ليلته تلك في المنام ليشكر تكريمه «فاستيقظ من نومه، وهو يقول: أشهد أن لا إله إلَّا الله وأشهد أنّ محمداً رسول الله» 97. وحين بلغ الرأس يزيد في قصره، كان من بين جلسائه يهودي، فقال ليزيد: «بلغنا في التوراة أنّ الحسين ولى الله وقاتله في النّار، وفي غضب الجبار»8°.

<sup>95 -</sup> م.ن، ص86

<sup>96 -</sup> م.ن، ص89

<sup>97 -</sup> م.ن، ص 90

<sup>98 -</sup> م.ن، ص91

اعتمد المتخيّل الشعبي آليّة الرؤيا Le songe في أكثر من مرويّة لبناء الصورة الكليّة للحسين المُتخيّل. والمقصود بالرؤيا هو أحلام الصالحين والقدّيسين المُعلنة عن حدوث شيء أو التبشير بوقوعه لاحقاً. وجاء في رؤيا طويلة لعطاء بن إبراهيم أحد رواد قصر يزيد، وهو بين النوم واليقظة، أنَّه سمع تهليلاً وتكبيراً نازلين من السماء، ورأى قبّة ومنابر ومنادياً ينادي انزل يا آدم، فرأى رجلاً أشبه الناس بأبي بكر، فجلس على المنبر وأمر بالرأس فقبله، وقال: «يا حسين عشت سعيداً ومتّ شهيداً، غفر الله لك، ولا غفر لقاتلك»، ثم نزلت سحابة بيضاء وفيها مناد ينادي انزل يا نوح، فظهر رجل أشبه النّاس بعمر بن الخطّاب، فأمر بالرأس وقبّله، وقال: «يا حسين عشت سعيداً ومتّ شهيداً، غفر الله لك، ولا غفر لقاتلك»، ثم نزلت سحابة أخرى وفيها مناد ينادي انزل يا محمد فظهر النبي صلى الله عليه وسلم محاطاً بعلي وفاطمة، وأمر بالرأس فقبّله وقبّلاه، وقال: «يا حسين عشت سعيداً ومتّ شهيداً، غفر الله لك، ولا غفر لقاتلك» 100.

قفزت الرؤيا على الزمن التاريخي لتتحرك في الزمن الميثي، وتستدعي رموز الزمن البدئي المقدّس (آدم ونوح). واللافت للانتباه هو تمثيل آدم بأبي بكر وتمثيل نوح بعمر بن الخطاب. فبالإضافة إلى الحشد المكثّف لدعم الحسين في تحرّكه، فإنّ استدعاء أبي بكر وعمر المرفوضين شيّعيّاً يعبّر عن تمثّل التونسيين المخصوص للصراع المذهبي بين السنّة والشيعة والموقف من الخليفتين تحديداً. وهذا نتيجة من نتائج آليّتي الانتقاء والاختزال المعتمدتين بكثافة. إنّهما نافذتان للتحرّر من الضابط المرجعي المنتج للموروث الشيعي عامّة وللرمز الحسيني خاصّة.

انتهى فعل القتل على أرض الطفَ من كربلاء وتوقف خطر الثورة الحسينية آنيًا، ولكنّ أثره استمرّ في السماوات. فاهتز العرش وضجّت الملائكة وهبّت على القتلة ريح عاصفة ولفّتهم ظلمة شديدة. وعاد الحسين بهذه الصورة من حيث بدأ وجوده المتخيّل في حركة دائريّة مميزة للفكر الدّيني. ونال الآخرة الموعودة سلفاً. وفي المقابل، كانت صورة قاتله بألوان قامّة تقوم على الطمع والجشع وتجاوز حدود الله. وجعلت المرويّات القائد الأموى يرفض الآخرة ويستميت على الدّنيا، رغم معرفته بطبيعة ما فعل فنسبت إليه قول:

اليَوْمَ أملاً ركَابِي ذَهَباً

إِنِّي قَتلْتُ خَيرَ خلْق الله أمًّا وأباً

قُتل الحسين في الأرض، ولكنّ المتخيّل الشعبي أصرّ على الصعود به إلى السماء. ومن أجل أن يتحرّر صانعو المرويات من كل ضابط مرجعي، أسند خبر صعوده إلى راو مجهول. ويقوم الرهان في هذا السياق على عدم

<sup>99 -</sup> يميّز العرب بين الرؤيا والحلم، فالرؤيا من الله والحلم من الشيطان، والرؤيا جزء من ستّة وأربعين جزءاً من النبوّة. وأوّل ما بدئ به الرسول من الوحي الرؤيا الصالحة. تمكن العودة إلى: محمد بن إسماعيل البخاري، صحيح البخاري، ط1، 1423هـ/2002م، دمشق، دار ابن كثير للنشر، كتاب بدء الوحي، ص7، وابن سيرين، منتخب الكلام في تفسير الأحلام، ط4، 1988، بيروت، دار الكتب العلميّة، ص63

<sup>100 -</sup> في مقتل الحسين وعاشوراء، مخطوطتان قيروانيتان، ص ص 94-93

اكتراث المتلقى الشعبي غالباً بهوية السّند وصدقيته، قال الراوي: «قال صاحب الحديث: وأمّا الجثّة، فقيل إنّه عُرج بها [إلى] السماء، قال: فبات قوم اليزيد لعنه الله تلك الليلة على الوادي، فلمّا أصبح الصّباح رحلوا وجعلوا الرأس على رمح، ودخلوا به دمشق الشام»101.

مهما كانت بساطة تفكير المتلقِّي وكيفما كانت درجة وعيه، فإنَّه قادر على التمييز بين الصورتين المعروضتين سرديًّا؛ صورة أولى تقوم على التقوى والاستقامة والعدل في الأرض والمكانة والحظوة في السماء، وصورة ثانية تتأسس على القهر والظلم وتجاوز حدود الله ومقدّساته. والنتيجة أنّ الحسين على الحق ويزيد على باطل. ويمكن لهذا المتلقّي أن يختار موقعه من هذا الصراع الذي دام واستمر في التاريخ، وتجذّر في الفكر والنفوس، وقسّم المسلمين جماعات متناحرة، ديدنها البحث عن أنصار باستمرار في كلّ مكان من الأرض، وإن كان هدفها المعلن هو الآخرة.

مات الحسين جسداً، ولكن المتخيّل الشعبي جعله يستمرّ في التاريخ قيمة وفكرة بين أتباعه ومحبيّه والمتعاطفين معه، وحوّل وجوده إلى ممارسات طقسيّة تسترجع دوريّاً. وأصبح العاشر من محرّم، يوم المقتل، زمناً مقدّساً تحضّ مرويات المخطوطة القيروانيّة على إحيائه دورياً بمجموعة من الطقوس والشعائر. وقد أسست له الذاكرة الشعبية التونسيّة في الزمن القدسي البدئي للذاكرة الدّينيّة الكتابيّة ما يوحي مشروعيته. وجاء في المخطوطة القيروانيّة «يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنّه قال: في اليوم العاشر استوت سفينة نوح على الجودي، وفيه حجّت الملايكة [الملائكة] للبيت المعمور، وفيه تاب الله على قوم يونس، وفيه أخرج الله يوسف من الجبّ، وفيه جُعلت النار برداً وسلاماً على إبراهيم، وفيه أخرج الله يونس من بطن الحوت، وفيه أخرج الله يوسف من السجن، وفيه جمع بينه وبين يعقوب»<sup>102</sup>.

جُمعت هذه الأحداث من صفحات الذاكرة الدينيّة الكتابيّة، ليكون يوم مقتل الحسين نظيراً لها في القيمة، وتكون هي ضامنة لمشروعية الحدث الكربلائي ومؤكّدة لشهادة السيادة. وتحدّث محقق مخطوطة عاشوراء عن احتفال التونسيين بالعاشر من محرّم من كل سنة، فقال «يهتمون بهذا الموسم ويبالغون في الاحتفال به» 103، وعدّ مجموعة من مظاهر الاحتفال والتعبّد.

من الأعمال الموصى بها في عاشوراء الصيام والعبادة والصدقات والإحسان إلى اليتامي، وصلة الرحم والتوسعة على العيال وبرّ الوالدين، وإماطة الأذى عن الطريق والرأفة بالفقراء والمساكين وكثرة ذكر الله. إنّه يوم الحسين الذي يطالب فيه المسلم بأهم الفضائل والأعمال، وعِثّل مجموعها اختزالاً لمفهوم الإيمان. ومن

<sup>101 -</sup> م.ن، ص ص 90-91

<sup>102 -</sup> م.ن، ص113

<sup>103 -</sup> م.ن، ص103

تذكّر الحسين أحياها ومن أحياها حسن إسلامه. والربط بين الحسين والإسلام تعنى القطيعة بين يزيد والإسلام وضرباً لمشروعية الأمويين المفروضة بالسياسة.

قادت مرويات المتخيّل الشعبي التونسي الحسين بن على التاريخي من الأرض إلى السماء، ومسحت أثر نقله ليكون منطلقه جوار عرش الرحمان، وأرفقته بهالة من التقديس وبنت له صورة ميتا- تاريخيّة لإخراج صراعه السياسي مع الاستبداد الأموي إخراجاً دينيّاً. وقد جمعت له من صفحات الذاكرات الدّينيّة الكتابيّة ما ارتفع به إلى مرتبة الأنبياء، وإن لم يكن ذلك معلناً صراحة في نصوص المخطوطة القيروانيّة. وبني المتخيّل الشعبي صورة غير مسبوقة للشهيد الإسلامي. وأهّل الحسين ليحوز على سيادة شباب الجنّة، وحوّله إلى رمز ديني بإخراجه من الزمن التاريخي إلى الزمن الميثي.

#### ااا- الشفعاء

تُبنى ذاكرة الإنسان الدّيني homo religious غالباً على مجموعة من الثنائيات مثل الموجود من أجل المنشود، والحاضر لضمان المستقبل، والدّنيا لربح الآخرة، والهرب من شرّ المحظور إلى خير المشروع، والحرص على الجزاء لتجنّب العقاب، وغيرها. وتُبنى هذه الثنائيات بدورها على قاعدة صعوبة تحققها في غياب عامل خارجي مساعد. وتراوح هذا العامل في تاريخ التديّن البشري بين الجماد والحيوان والإنسان والإله بمفاهيمه المتعدّدة. وإذا قصرنا النّظر في الديانات الكتابيّة، نجد يهوه في اليهوديّة قد خلّص شعبه وأنبياءه أكثر من مرّة متجاوزاً أخطاءهم104، ويصفح في أشرار مدينة سدوم من أجل أبرارها105، ونجد الربّ في المسيحيّة يخلّص البشريّة من الخطيئة الكبرى بواسطة المسيح 106، ونجد الله في الإسلام يحقق الخلاص لعباده برحمته وأمره 107.

ومثلما يحصل هذا الكسب مباشرة من الله، مكن أن يحصل أيضا من بعض المُصْطَفين والأُخْيار مثل الحبْر والقدّيس والصحابي والإمام والوليّ الصالح108. ومَثّل هذه الطبقة من النّاس واسطة بين الله والمؤمن في التديّن الشعبي خاصّة. ويُصطلح على وساطة الخلاص مستوييها الإلهي والبشري في الفكر الإسلامي الشفاعة. والشفاعة في المعاجم المختصّة هي سؤال الشّافع في التجاوز عن الذنوب109، وانضمام صاحب المرتبة العليا لمن هو أدنى منه لنصرته وتخليصه 110.

<sup>104 -</sup> جاء في سفر الخروج: 15 (13): ﴿ثُرشِد برَ أَفَتِك الشَّعب الذي فدَيته››. وقال داود في مزمور: 65 (3): ﴿معاصينا أنتَ تُكوِّر عنها››.

<sup>105 -</sup> تكوين:18 (27): «فَقَالَ الرَّبُّ: «إِنْ وَجَدْتُ فِي سَدُومَ خَمْسِينَ بَارًا فِي الْمَدِينَةِ، فَإِنِّي أَصْفَحُ عَنِ الْمَكَانِ كُلِّهِ مِنْ أَجْلِهمْ».

<sup>106 -</sup> جاء في رسالة بولس إلى أهل غلاطية: 2 (20): «أَحَبَّنِي وأَسْلَمَ نفسَه لأَجْلِي».

<sup>107 -</sup> جاء في سورة الزمر:39 (44): «قُل لله الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا».

<sup>108 -</sup> القاضى عبد الجبّار، شرح الأصول الخمسة، ط1، القاهرة، 1965، ص688

<sup>109 -</sup> الجرجاني، معجم التعريفات، 127

<sup>110 -</sup> عبد الرؤوف المصري، معجم القرآن، ط2، 1948م، بيروت، دار السرور للنشر، ج1، ص290

يحدُّد التعريفان أهمّ مميّزات مفهوم الشفاعة في مستوى الوظيفة والآليات؛ فوظيفة الشفاعة هي تخليص المخطئين والمقصّرين من العقاب، وآلياتها هي طلبها من قبل المخطئ، إمّا من الله مباشرة أو من خلال واسطة. وفي كلتا الحالتين، يستجيب الأعلى مرتبة لمن هو دونه وفق مجموعة من الشروط، فالله يستجيب لدعوة الإنسان أو وساطة الصّالح، والصّالح يستجيب لدعوة الإنسان فيتوسّط له من أجل الخلاص.

حتى لا يبتعد المبحث عن طبيعة المفهوم في المتخيّل الشعب التونسي، نذكّر بأنّه حاضر بقوّة في مدوّنة البحث، وإنْ كان بعبارات بسيطة ومتنوّعة لا تحتمل تنويع التأويل. والشفاعة رهان مركزيّ للمتديّن الشعبي، باعتبار أنَّ معرفته بالدّين تنحصر في السماع عن الجنّة والنّار تقريباً، وتتأسّس على الترهيب والترغيب، وأنّ المعتقد الشعبى في نيل الشفاعة والنجاة من هول الآخرة راسخ في وجدان العامّة.

يكاد المعتقد الشعبي يحصر الشفاعة في النّبي صلى الله عليه وسلم وابنته فاطمة الزهراء بشكل خاص لمكانتهما عند الله في مُثِّل لصورهم. ولم يكن لعلى بن أبي طالب وابنيه الحسن والحسين دور في تحقيق الفعل الخلاصي مقارنة بما خُصّت به فاطمة مثلاً. ومن المهمّ التذكير بأنّنا نميّز في هذا السياق بين مضامين النصوص الشفويّة التي جمعناها ونصوص المخطوطات القيروانيّة في المستوى الاصطلاحي لمسألة الشفاعة. ويرتكز التمييز على التشكيل الخطابي المتمايز تمايز لغة التداول اليومي عن اللغة الفصحي. ومن المرات القليلة التي ارتبط فيها اسم علي بالشفاعة، قول الشاعر في قصيدة «بنت الهادى»

في فَضْل الله نَرْجَى كَريمْ ايتُوبْ اعْلينَا

بعْلَيَّه 111 وأَبَا نَعْجَهْ 112 ايفُكْنَا مْنِ الوَهْجَهْ 113.

ويختلف هذا التخصيص مع المرجعية الإمامية الاثنى عشريّة بخصوص دور الحسين في تحقيق خلاص الشيعة بالمعنى المذهبي.

وعبّرت المرويات الشعريّة عن الشفاعة بمجموعة من الكلمات المتجذّرة في العاميّة التونسيّة نوردها في سياقاتها بالخطِّ الغليظ.

## قصيد للّا بنت الهادي

- اتَّهَنَّعْنَا مْنِ الزِّلَّهُ ومنْ النَّارْ والهجيرَ: أي تنقذنا.

<sup>111 -</sup> بعلى بن أبي طالب.

<sup>112 -</sup> لم نصل إلى تحديد المقصود بالاسم بشكل دقيق ونرجّح أن يكون الرسول استنادا إلى الربط الألى بين محمد و على عند التونسيين.

<sup>113 -</sup> وهج النّار.

- فَضْل الله نَرْجَى كَرِيمْ ايتُوبْ اعْلينَا: أي رحمة الله وعفوه عن الأخطاء.
  - والحَالْ مَا عَنْدي صَحَّه وْشَاهي 114 **ذَنْبي يتْنَحَّى:** أي يُغفر لي ذنبي.
  - وْمَنْ بَلْ لَوْسَاخيَ 115 عَندُو كَ**اعْطْ 116 نَسَّاخيًا 11**11: أي يمسح الأخطاء.
    - انْتَ عَظيمْ القَدْر يَا قَادرْ اغْفرْ لينَا: غفران الذنوب.
- واللَّامْ نُهْرُبْ لِلْعَالِي 118 وَقَتْ الْتَحْضَرْ لَاجَالِي: الهروب إلى الله للاحتماء به.
  - غُدْوه اتْظلِّي مَقْبُوضَه منْهُو إِلِّي ايفُكْ اعْلينَا119 أي يخلصنا من الأخطاء.
    - واللَّامْ عْلَى الله امْعَمِّلْ  $^{120}$  يُنَجِّينَا ملِّي يشْعلْ  $^{121}$ : أي يخلصنا من النّار.
      - واليَاءْ يا عَالمْ بِيَّ ا**غْفرْ** ذَنْبِي والسَّيَّهُ<sup>122</sup>.

#### قصيد بنت الرسول

- كِي انْجِيكُمْ غَادِي $^{123}$  عَدِّينِي نُخْرُجْ فِي لُولْ $^{124}$ : أي دعيني أمرّ.

يَا أُمّ اجْدَادي نَجّينًا منْ حَرّ الهُولْ يَا فاطْمَه؛ أي نجّنا من أهوال القيامة.

- يا ضَنْوةْ 125 طَهَ عَنْدكْ يَوْمْ المَحْشرْ هاها: يمكن أن يكون معناها صيحة.

<sup>114 -</sup> أريد أن.

<sup>115 -</sup> الأوساخ بمعنى الدّنوب.

<sup>116 -</sup> ورق للكتابة.

<sup>117 -</sup> يمحو الأخطاء/ الذنوب.

<sup>118 -</sup> تعنى الله في اللهجة التونسية.

<sup>119 -</sup> من يساعدنا؟

<sup>120 -</sup> أعوّل على الله.

<sup>121 -</sup> أي يشتعل والمقصود النار.

<sup>122 -</sup> السيّئة.

<sup>123 -</sup> حين أزوركم.

<sup>124 -</sup> الأوّل.

<sup>125 -</sup> ابنة.

- يَا **بنْتْ الْمَاحِي** 126 يُرضنيكْ ايزيدْ انْوَاحِي: الماحي من أسماء الرسول

حُزْني واجْرَاحي يتْغَنُّوا فُسْطِ 127 المَدْفُونْ

كي 128 ايحينْ ارْوَاحي عندْ طَمْعَة 129 في ا**لقَبُول** يا فاطْمَه: الشفاعة.

- يَا رَبِّي تُسْتِر يُوْمْ إِلْ يشْتَدْ الهُولْ يَا فاطْمَه: ستر العيوب لمغفرتها.

- يا بنْتْ الغَالِي **هَنّيني 130** وشُوفي لَحْوَالي: طمئنيني بالشفاعة والنجاة.

- بِنْتْ المُبَجَّل لَافِينَا 131 فِي بَابْ المَحْشرْ: أي لاقنا بباب المحشر للشفاعة.

- يَا بِنت الشَّاهِدُ رَضِّيني واعطيني عَاهِدْ

في يُومْ الصَّاهدْ 132 **ترْويني ابْحَفْنَاتْ اهْطُولْ 133**: الشفاعة هي السبيل إلى الارتواء بماء الجنّة.

- شاعِرْ يتْمَنَّى في **اشْفَاعَه** منكُم يا حنَّه

شَاتي 134 يتْهَنَّى إن شاء الله برحمتكُم مَشْمُولْ.

عند قراءة القصيدتين، وهما موجهتان أساساً إلى فاطمة الزهراء، تظهر فكرتان بوضوح؛ وهما قلق الشاعر وخوفه من يوم الحساب، والحرص على تحصيل النجاة التي تعنى الشفاعة، ولا تميّز المرويات بين مفاهيم مثل المغفرة والشفاعة والرحمة. وقد انعكست هذه الرغبة الجارفة في أغلب الأبيات، ولكنّ الشاعر عبّر عنها مصطلحات متعدّد ومتنوّعة، مثلما بيّنا في عملية الجرد السابقة، ولم تُستعمل كلمة الشفاعة إلّا مرّة واحدة. ويعبّر التنوّع الاصطلاحي عن طبيعة العقل الشفوي الشعبي المتحرّر من كل مرجع والحريص على احترام

<sup>126 -</sup> كناية عن الشفاعة.

<sup>127 -</sup> وسط

<sup>128 -</sup> يستعملها التونسيون بمعنى: حين وعندما.

<sup>129 -</sup> أطمع في.

<sup>130 -</sup> طمئنيني وانظري في أحوالي.

<sup>131 -</sup> التقينا.

<sup>132 -</sup> يوم الحرّ.

<sup>133 -</sup> حفنات ماء.

<sup>134 -</sup> يشتهي.

الإيقاع في القصيدة. وعِثّل الإيقاع مطلب الذائقة العربيّة وإحدى آليات استقطاب المتلقّى وشدّه. ولهذا نجده مقدّماً في بناء الخطاب.

تواصل التعدُّد الاصطلاحي لمعنى الشفاعة في المخطوطات القيروانيَّة المدوِّنة بلغة عربيَّة فصحى، وإن حضرت كلمة الشفاعة معناها الاصطلاحي الدقيق في أكثر من مرويّة. ومن ذلك ما جاء في رواية عن ابن عباس قوله: «وُجدت صخرة مربّعة قبل أن يُبعث النبي صلى الله عليه وسلم بثلاثمائة سنة مكتوب في الوجه الأوّل منها: أتَرجو أُمَّةٌ قَتلَتْ حُسنْناً

شَفَاعَةَ جَدِّه يَوْمَ الحسَابِ» 135

وأنّ ملائكة العذاب الموكّلة بيزيد بن معاوية وأشياعه تقول يوم القيامة: وَيْلٌ لَمَنْ شُفَعَاؤُهُ خُصَمَاؤُهُ 1366. وأنّ فاطمة اشترطت أن يكون مهرها الشفاعة حين عجز زوجها على عن توفير مهر مادي، فقالت لأبيها: «أسأل الله تعالى أن يجعل مهرى الشفاعة في العصاة من أمّتك» 137. وعبّرت مرويات المخطوطات القيروانيّة المدوّنة عن الشفاعة بكلمات أخرى، مثل المغفرة والنجاة وزوال الهمّ والأذي 138.

إذا عرّفنا الشفاعة في خطابات المتخيّل الشعبي التونسي، نقول: هي توسّط أحد أفراد آل البيت لتخليص المسلم الموالي لهم من أهوال يوم القيامة بقطع النظر عن طبيعة أعماله. ويستبطن هذا المفهوم أطروحة الصراع المذهبي الذي قام على موقع آل البيت في حياة المسلمين بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم. ويعبّر عن هاجس عامّة المسلمين غير المطمئنين بأفعالهم لتحقيق الخلاص النهائي يوم الحساب، وبرغبتهم في المرور من الدنّيا إلى الآخرة آمنين. وقد ولّد هذا المعطى إحساساً جمْعيّاً بضرورة البحث عن سدّ النقص الحاصل في المستوى النفسي والمعرفي برهانات الإسلام، فكانت صورة آل البيت باباً للحلم بالنجاة. وتعبيراً عن هذا الإحساس، يفتتح الشاعر قصيد «للّا بنت الهادي» بطلب الشفاعة وقد رتب مقاطعها حسب حروف الهجاء قائلاً:

آليفْ بَاءْ طيبْ الله نُذكُر في رسول الله

والهَادي بن عبْد الله الهَاشمي نَبينَا

ابْجَاهْ منْ صَامْ وْصَلَّى وْاقْرَى $^{139}$ اجْجَاهْ منْ صَامْ وْصَلَّى وْاقْرَى

<sup>135 -</sup> في آل النبي، مخطوطة قيروانيّة، ص36

<sup>136 -</sup> م.ن، ص41

<sup>137 -</sup> في تزويج سيّدتنا فاطمة الزهراء، مخطوطة قيروانيّة، ص131

<sup>138 -</sup> م.ن، ص144. وفي آل النبي، ص و42 وص69

<sup>139 -</sup> قرأ.

<sup>140 -</sup> القرآن.

اتَّمَنِّعْنَا مْنِ الزِّلَّهُ ومنْ النَّارْ والهجيرَ.

وافتتح الشاعر ومّاب قصيدة بنت الرسول بالإيقاع نفسه وبالمطلب ذاته فقال:

يَا بِنْتُ الهَادي أمِّ الأهَّه وأسْيَادي

كِي انْجِيكُمْ غَادِي 141، عدِّينِي نُخْرُجْ فِي لُولْ142

يَا أُمِّ اجْدَادي نَجِّينَا منْ حَرْ الهُولْ يَا فاطْمَه.

وقد بُني مشهد الشفاعة في نصوص المدوّنة بناء ماديّاً يربط المفهوم بسياقات إنتاجه، ويحاكي الواقع الاجتماعي لكاتب النص، ويستجيب للتطلّعات الجمعيّة. فالمسلم المتوجّس من هول المحشر في القصائد الشعريّة يعيش حالة من القلق تخيّم على حاضره ومستقبله، ويتوقّع السقوط الحتمي في اختبار الآخرة، ولا أمل لديه في الاجتياز منفردا وبواسطة أعماله.

وِاذَا خُفْتْ امْنِ الرَّقُّهْ 143 والمُوتْ اتْجِينَا 144 بَغْتَهْ

مَا عَنْدي فَعْلْ اينَجِّي والخُوفْ ايبَانْ 145 اعْلينَا

احْلِيلْ إِلِّي دَنَّا خَبْتَهْ 146 فِدَّاشْ اطْيِقْ 147 الجُثَّهُ

يبدو المحشر في تمثّل المتديّن الشعبي، مثل باب كبير يقف الناس على عتبته منتظرين دورهم في العقاب الحتمي، وله حرَسٌ شِداد يحرسونه دون سهو. وباعتباره الممرّ الوحيد وغير الآمن، فإنّ المسلم يحتاج إلى واسطة تؤمّن المرور. ويعبّر الشّاعر عن هذا الهاجس، فيصوّر المشهد بالكلمات قائلاً:

بِنْت المُحَارِبْ لَا**فِينِي**  $^{148}$  کي انْرُوحْ انْزَارِبْ $^{149}$ 

<sup>141 -</sup> حين أزوركم.

<sup>142 -</sup> الأوّل.

<sup>143 -</sup> الخطأ.

<sup>144 -</sup> تأتينا.

<sup>145 -</sup> يظهر .

<sup>146 -</sup> سيّئة.

<sup>147 -</sup> فِدَاشْ اطْيقْ:كم ستطيق.

<sup>148 -</sup> لاقنى.

<sup>149 -</sup> أسرع وأسارع.

نَا بَاقِي رَاكَبْ فِي حَمْلَكْ يَا تُوهْ اعْدُولْ، يا فاطمه.

يصوّر الحساب في شكل محكمة بأيّ مدينة من المدن التّونسيّة، يقف فيها القاضي مواجهاً المتهمين، فينظر في دفاتره ليستنطقهم ويحاسبهم ويصدر ضدّهم من الأحكام ما يناسب أخطاءهم. وعبر الشّاعر عن هذا المشهد فقال:

## والحَاكمْ يَعمِلْ بحْثَهْ بينْ المُخْتَصمِينَ.

يرتبط الحديث عن مشهد الشفاعة في القصيدتين بصورتي الجنّة والنّار، وهما الفاعلان الأساسيان في صناعته، ولم تخرج الصورتان عن طبيعة الصورة الأولى في ارتباطها بالسياق الاجتماعي للشاعر وبتطلُّعات جماعته. وتبدو النّار في مَثّله مثل موقد كبير في يوم قائظ شديد الحرارة، لا قدرة للإنسان على تحمّل شدته. وما دام الحديث يتعلَّق بالثقافة الشعبيّة، فمن المنطقي التفكُّر في تجربة الشاعر الشعبي في حياة البداوة. وقد بدا جليًّا أنَّه أسقط التجربة الاجتماعيّة على يوم الحشر، فتوسّل بفاطمة الشافعة قائلاً:

ابْجَاهْ منْ صَامْ وْصَلِّي وْاقْرَى 153 احْرُوفْ الْمَلَّهْ 154

من عادة الإنسان في مثل هذا الجو الحارق اللُّجوء إلى التبرِّد بالماء. ونظرا إلى خصوصية المكان، فإنَّه يلجأ إلى واسطة توفّر له المفقود. والواسطة بالنسبة إلى العقل الإيماني الشعبي التونسي هي فاطمة الزهراء بدرجة أولى، يهرع إليها، فيستغيثها الأمان قائلاً:

يًا بنت الشَّاهدْ رَضّيني واعطيني عَاهدْ

# في يُومْ الصَّاهِدْ 155 ترُونِي ابْحَفْنَاتْ اهْطُولْ

<sup>150 -</sup> الأخطاء.

<sup>151 -</sup> سيّئة.

<sup>152 -</sup> فِدّاشْ اطْيقْ:كم ستطيق.

<sup>153 -</sup> قرأ.

<sup>154 -</sup> القرآن.

<sup>155 -</sup> يوم الحرّ.

يصدر قرار الشفاعة في النصوص الشعريّة المتجذّرة في الثقافة الشعبيّة التونسيّة مطلقاً عن الذّات الإلهيّة. ولا شكّ لدينا في أنّ المتديّن الشعبي يعي هذه المسألة، وأنّه يميّز بين مركزيّة الإلهي المجرّد وتبعيّة البشري المادّي، وإن بشكل بسيط. ومع ذلك، فإنّه لا يقرّ للإلهي بالأولوية، ويلجأ إلى واسطة تمكّنه من ولوج فضائه.

الواسطة الأبرز لتحقيق مطلب النجاة من هول النّار هي الرسول صلى الله عليه وسلم أو فاطمة الزهراء. ومرّة أخرى، لا تحافظ التراتبيّة على نظامها، فتتقدّم البنت على أبيها، مثلما تتقدّم الواسطة البشريّة على مركزيّة الإلهي في العقائد الإسلاميّة. وممّا يفسّر هذا الاختيار طبيعة العقل المنتج للصور المادية المنسجمة مع سياقها الاجتماعي، وعزوفه عن البعد التجريدي لعالم المقدّس الغيبي. ويظهر وعي المتديّن الشعبي بهذه التراتبيّة وحرصه على التوسط بشخص تاريخي لدى معبود غيبي، ومن هو أقرب إليه لدى من هو أبعد عنه، حين يطلب من الله أن يبلّغه حبّ رسوله ويسهّل زيارته إلى مكّة.

وتأخذ الحركة الأولى اتجاهاً عكسيًا لمسارها الأوّل، فيكون حبّ الرسول وزيارة مكّة طريقاً لمرضاة الله وتحقيق النجاة يوم الحساب. ولو لم يكن الأمر كذلك، ما توسّل الشاعر الوصول إليهما بسبب خوفه من يوم القيامة، وكان طلب الأمان من الله مباشرة.

نَبْدَا باسْمِكْ يَا ربِّي، بلّغْني ليه 156 ابْحُبِّي

حَتَّى انْزُورَ ونْلَبِّي في الكعبه والمدينه

خَايِفْ يَا مَكْبَرْ شَغْبِي 157 غُدْوَه فِي يَوْمْ الطَّلْبِ 158

كيفْ ظَلْ 159 الحمْلْ امْعَبِّي 160 ويْكُونْ اثْقيلْ اعْلينا

ويعبّر الشاعر الآخر عن توسط الرسول وفاطمة لدى الحضرة الإلهيّة قائلاً:

والقَافْ انْت والصَّادقْ 161 والشَّكْوَى امْعَايَا للخَالقْ

رَبِّي كَرِيمْ وْرَازِقْ يُرْزِقِنَا باليَقِينْ.

<sup>156 -</sup> إليه.

<sup>157 -</sup> هو ما يشغل النّفس.

<sup>158 -</sup> يوم القيامة.

<sup>159 -</sup> حين يكون.

<sup>160 -</sup> ملأن.

<sup>161 -</sup> النبي محمد.

لا يستحضر العقل الإيماني الشعبي من الجنّة إلّا لذّتين من ملاذّها الكثيرة في السّرديات الإسلاميّة، وهما البيوت الفخمة والحوريات، يقول الشاعر الأول:

وِانْتِ اتْبَلِّغْ صَلَاتِي الْشَفِيعْ الْمَخْلُوقَاتِ

تِتْلَافَى 162 ذَاتُو وَذَاتِي وِنْظَلُّوا مَجمُوعينا

نَرْقَى الْعَالِي الدّرْجَات ونَلْقَاهُم حُوريَاتي

انْعَدّي امْعاهُم لَذّاتي في جنّة البَنينَ

ويقول الشاعر وهّاب:

يَا بِنْتُ الصَّادقْ طُلِّي بِإِذْنْ الله الواثق

رَاوْ 163 بيتِكْ شَاهِقْ عَالِي فِي الجَنَّه مَسْلُولْ

نَا فَلْبِي عَاشِقْ بَاقِي فِي الدِّنْيَا مَعْذُولْ، يا فاطمَه

إذا ربطنا الاستحضار الانتقائي للملذّات بما سبق، أمكن تأويل الحديث عن البيت والقصر والحوريّة ما يحلم به عامّة النّاس. فحلم البسطاء لا يتجاوز بيتا لائقا وامرأة جميلة يحقّفان لهم الإشباع الاجتماعي والنفسي. وكلاهما يعبّر عن معنى الاستقرار والراحة. والاستقرار حاجة يفتقدها البدو الرحّل أو من ماثل حياتهم، بسبب نمط عيشهم وطريقة انتظامهم الاجتماعي.

لم تختلف صورة الحوريّة في الجنّة عن صور المرأة في الحياة الدنيا؛ إذ لها الوظيفة نفسها، وتتجمّل بالأسلوب ذاته. والعانس التي لم تتزوّج لا تفقد الأمل في تجاوز محنتها والتغلب على ما حال بينها وبين تحقيق ما تتمنّاه كل أنثى في وسط اجتماعي بسيط. ويكون التعويض المنشود أفضل بالنسبة إليها، باعتبارها ستتحوّل إلى حوريّة من حوريّات الجنّة، يقبل عليها الرجال بقوّة، ويحلمون بلقائها عكس ما عاشته في مجتمعها من إهمال وتجاهل، يقول الشاعر:

واليَاءْ يا عَالَمْ بِيَّ اغْفَرْ ذَنْبِي والسَّيَّهُ164

<sup>162 -</sup> تلتقي.

<sup>163 -</sup> تستعمل بمعنى إنّ.

<sup>164 -</sup> السيّئة.

### نَلْفَى اقْصُور مَبْنيَّه والحُورْ امْصَفّفينا

كَانْ العَانِسْ حُوريَّه تتْكَلِّمْ قَوِيَّه

تِلْبِسْ حِلْيَه ذَهْبِيَّه من سُومْ 165 غَالِي زِينَهُ

قد يختصر الشاعر صورة الجنّة البديعة في المتخيّل الإسلامي لتحقق له بعض الشهوات البسيطة التي يتمنّاها في الدّنيا وعجز عن الوصول أليها، فيقول:

والواوْ وينْ اتْهَوِّي 166 غُدْوَه كِيفَاشْ انْسَوِّي 167؟

رَبِّي كَرِيمْ وْقَوي ذُو قُوّة المتِينِ

إِن شاء الله مُصْبَاحِي ضَاوِي 168 في الجنّة نَلقَى اشْهَاوِي

لا تختلف صورة لقاء الأحبّة في الجنّة المتخيّلة عن أيّ لقاء أسري حميم، إذا يكفي أن يبلغ سلام المتديّن الشعبي إلى رسوله حتى يُؤذن له باللقاء. ويحضر الرسول صلى الله عليه وسلم بوظيفته المنشودة، وهي الشفاعة؛ فلا حديث في هذا المستوى من التديّن عن أفعال المؤمن ودوره في تحديد مصيره، ولا أهميّة إلّا لما يربطه من علاقات تحقق له التواصل مع من يريد وتبلّغه الدرجة التي يرتجيها. فالصلاة على النبي في هذا السياق، كفيلة بأن تحقّق للمتدين الشّعبي مراده، وتمكّنه من اجتياز باب المحشر آمناً، فيمرّ بنبيّه ليصل إلى جنّته الموعودة، ويجتمع بحورياته لينغمس معهم في لذّاته المنشودة.

وِانْتِ اتْبَلِّغْ صَلَاتِي الْشَفِيعْ الْمَخْلُوقَاتِ

تِتْلَافَى 169 ذَاتُو وَذَاتِي وِنْظَلُّوا مَجمُوعينا

نَرْقَى الْعَالِي الدّرْجَاتِ ونَلْقَاهُم حُورِيَاتِي

انْعَدّي امْعاهُم لَذَّاتي في جنَّة البَنِينَ

<sup>165 -</sup> ثمن.

<sup>166 -</sup> من الهواء أي النسمات العليلة في الدنيا.

<sup>167 -</sup> غدا ماذا أفعل.

<sup>168 -</sup> يضيء.

<sup>169 -</sup> تلتقي.

قد ينسى المتديّن الشعبي في محاورته الوجدانيّة مع فاطمة أنّه يخاطب امرأة مقدّسة وابنة نبيّ خصّه ربّه بالسّيادة المطلقة والشفاعة الكبري. ويعجز عن التخلُّص من ذاكرته الاجتماعيّة القبليّة، فيجعل فاطمة المخلُّصة في صورة أمّ بيولوجيّة يطالبها بالجلوس في حضنها والكشف عن ثدييْها للرضاع. ويقفز العقل الإيماني الشعبي في هذه الصورة الجزئيّة من صورة فاطمة الكليّة على مسألة شرعيّة مهمة في العقل الفقهي الإسلامي، وهي أنّ فاطمة من المحارم بالنسبة إليه، فلا يجوز الكشف عنها ولا رضاع ثديها.

لا يمكن فهم هذه الصورة إلَّا في مستوى متخيّل الرغبة في الانتساب إلى فاطمة ببنوّة روحيّة تخفف قلق انتظار الحساب، وبالتّوق إلى خلاص لا يتحقّق إلّا بواسطة بشريّة. ورسم الشاعر صورته الوجدانيّة قائلاً:

والدَّالْ ادْعيني ولْدكْ وْتَكِّيني 170 عَلى زنْدكْ

وُاصْفُنْ 171 نَرْضَعْ ثَدْيكْ ليسْرَى وْليمينَا 172

وخْدَيِّم<sup>173</sup> نَخْدِمْ عَنْدِكْ وْنِجْرِي تَحِتْ يِدِّكْ<sup>174</sup>

ابْجَاهْ أَبُوكْ وْجِدِّكْ مَيْ لُمْ 175 اتْكُونْ احْنينَهْ

إصراراً على التواصل مع فاطمة المخلّصة، مكن أن يصنع المتديّن الشعبى رابطة دموية عبر الوراثة المتخيّلة، فيعلن انتسابه إلى أبنائها ويدعوهم أجداده. وقد مثّل هذا الأسلوب في الانتساب إلى آل البيت ظاهرة اجتماعيّة، حيثما حلّ العلويون. وقد عرف المنتسبون إليهم في تونس بالأشراف، ومتّعتهم السلط السياسية المتعاقبة بعد خروج الفاطميين إلى مصر مكانة خاصة وحظوة استثنائيّة.

يَا بِنْتُ الهَادي أُمِّ الأَمَّه وأَسْيَادي

كِي انْجِيكُمْ غَادِي 176، عدِّيني نُخْرُجْ فِي لُولْ 177

يَا أُمِّ اجْدَادي نَجِّينَا منْ حَرْ الهُولْ يَا فاطْمَه

<sup>170 -</sup> ضعيني على.

<sup>171 -</sup> ارفعى ثوبك على صدرك حتى يرضع حليبها.

<sup>172 -</sup> اليسرى واليمني.

<sup>173 -</sup> تصغير خادم.

<sup>174 -</sup> تعنى العبارة كاملة العمل بين يديك طائعا وفيّا.

<sup>175 -</sup> الأمّ.

<sup>176 -</sup> حين أزوركم.

<sup>177 -</sup> الأوّل.

لا يصنّف العقل الإيماني الشعبي نتيجة الحساب يوم القيامة، باعتبارها معطى عقديّاً تترتّب عليه مجموعة من النتائج الوجوديّة الحاسمة في مصير الإنسان الدّيني، بل يصورها أقرب إلى مشكل اجتماعي حاد يمكن أن يؤثّر سلباً في مكان صاحبها بين عشيرته وأفراد جماعته. فالمرور بسلام هو انتصار وتعزيز للمكانة القديمة وتحسين لها في عيون المحيطين به، والعثرة والفشل يعنيان السقوط والهزيمة والحرج وتدنّي المكانة، يقول

والسِّينْ فيها احْرُسْني فُدَّامُو 178 لَا تُبْخُسْنى

ابْفَضْلُ لَا تُرْخُسْنى 179 لَا اتْشَمِّتْ لَعْدَا 180 فينَا

عَبْدكْ حَقيرْ الحُسْنَى ليلَةْ قَبْرِي ايْوَنِّسْني 181

ابْعينْ 182 الرِّضا تُحْرُسْني أَنَا والوالدنَا

يتدعم الطابع الاجتماعي لفعل الشفاعة بتخصيص الرسول صلى الله عليه وسلم وابنته فاطمة الزهراء بإنجازه. ومن العوامل الأساسيّة لفهم هذا التخصيص، عامل الرابطة الدمويّة بين الأب وابنته. ولأنّ العقل الإماني الشعبي لم يتحرّر من أساليب اشتغاله وآليات مَثّلاته للأشياء والمفاهيم الجمعيّة، فإنّه أخضع الحالة الدينيّة الإسلاميّة القادمة من الشرق ولم يخضع لها. فالنظام القبلي المحتضن للظاهرة الدينيّة الجديدة يولى أهميّة للرابطة الدموية وينتظم من خلالها. ولم يكن ممكناً التخلّي عن هذا الميثاق المقدّس المحلّى لصالح مىثاق مقدّس وافد.

لأنّ الفاتحين أتوهم بدعوة نبيّ مات، وأنّ من قاموا مقامهم أتوهم بأخبار ورثته، فإنهم اختاروا الأقرب إليه دماً والأقرب إليهم تاريخاً، وهي ابنته فاطمة الزهراء آخر أبنائه. ونجد هذا المعنى في قول الشاعر وهّاب حين يخاطب فاطمة: أنت من بقى لى رغم وجود زوجها وأبنائها وذريّتها، ورغم كونها ماتت وانقطعت عن الوجود، إلَّا أنها حيَّة باعتبارها الوريث الشرعى والوحيد لتركة أبيها الروحيَّة:

يا بِنْتْ الغَالِي هَنّينِي 183 وشُوفي لَحْوَالي

<sup>178 -</sup> قدّامه / أمام الله.

<sup>179 -</sup> لا تحقري بي.

<sup>180 -</sup> الأعداء.

<sup>181 -</sup> يؤنسني.

<sup>182 -</sup> بعين.

<sup>183 -</sup> طمئنيني وانظري في أحوالي.

وتدعّمت مكانة فاطمة لدى المتديّن الشعبي التونسي من خلال تقنية التبئير Faocalisation المسلطة عليها. وتكون فاطمة موضوعاً مبأراً focalisé بتركيز النصوص الرسميّة والشعبيّة عليها دون غيرها وقلب التراتبيات بينها وبين من يُفترض أنّه أقدر منها على فعل الشفاعة 187. وقد بَأْرَها المتخيّل الشعبي التونسي، انطلاقا من صورتها القادمة من الشرق بواسطة الجماعة السياسة الوافدة باسمها.

مهّد جعفر الصادق لظهور هذه الجماعة بإرسال رسولين إلى بلاد المغرب لصناعة ما يمكن أن نصطلح عليه **ثقافة فضائل العلويين**. وقد قامت هذه الثقافة في جزء مهمّ منها على تجاوزات الفاتحين سياسياً واقتصادياً واجتماعياً 188 ، فكانت صورة العلويين جميلة ومغرية بين مجموعة من قبائل عانت عبر تاريخها الحروب والاضطهاد والتهميش.

استطاعت فاطمة الزهراء أن تكون العنصر الأبرز في الجماعة التقويّة «آل البيت»، وكان حضور أبيها وزوجها وابنيها خادماً لها ومنمذجاً لصورتها وصانعاً لرمزيتها. وجعلها المُتخيّل الشعبى المنفذ إلى عالم الشفاعة والغفران بتأمينها التواصل مع أبيها في مشهد دنيوي يتأسس على مقولة السيادة في سياقها الاجتماعي العربي والتونسي، وعبر الشاعر عن هذا المعنى قائلاً:

<sup>184 -</sup> أنت ما بقى لى.

<sup>185 -</sup> جمله معقول بمعنى هو عاجز عن إيجاد حلّ لما هو فيه.

<sup>187 -</sup> يعود وضع مصطلح التبئير Focalisation باعتباره تقنية من تقنيات المتخيّل الديني إلى الباحث التونسي بسام الجمل. ينظر كتابه جدل التاريخ و المتخبيل: سيرة فاطمة، ص45

<sup>188 -</sup> أورد المؤرخ التونسي عبد العزيز الثعالبي نص شكوي نقلها وفد بربري إلى دمشق إلى الخليفة هشام بن عبد الملك (ت. 125هـــ/743م)، ونصّها: ﴿إِنَّ أُميرِنا يغزو بنا وبجنده، وإذا أصاب أنفلهم دوننا، وقال: هم أحقّ به، فقلنا ذلك أخلص لجهادنا [...] وإذا حاصرنا مدينة، قال: تقدّموا وأخّر جنده، فقلنا لبعضنا تقدّموا، فإنّه ازدياد في الجهاد والمأوبة [...] ثم إنّهم عمدوا إلى ماشيتنا فجعلوا يبقرونها عن السّخال يطلبون الفراء الأبيض لأمير المؤمنين فيقتلون ألف شاة في جلد [...] ثمّ إنّهم سامونا أن يأخذوا كلّ جميلة من بناتنا وتخميس زكاتنا، فقلنا: لم نجد هذا في كتاب ولا سنّة ونحن مسلمون [...]». ويقول الثعالبي: «فلمًا ملوا الانتظار ولم يأذن لهم هشام [بن عبد الملك] [...] رجعوا إلى إفريقيّة يقصّون على إخوانهم ما لقوه في دمشق من الإخفاق. ولمّا عادوا انتحلوا مذهب الصفريّة وبايعوا ميسرة بن مطغري بالخلافة وتعاهدوا على قتال العرب ككفّار مرتدين عن الإسلام»، تاريخ شمال إفريقيا من الفتح الإسلامي إلى نهاية الدولة الأغلبيّة، جمع وتحقيق أحمد بن ميلاد ومحمد إدريس، تقديم ومراجعة حمّادي الساحلي، ط2، 1410هـ/1990م، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ص ص 136-137

<sup>189 -</sup> تلتقي.

وتتأكّد مكانة فاطمة من خلال حضورها المكثّف في القصائد والمخطوطات القيروانيّة وتصدّرها نصوص الشفاعة. ويتردّد اسمها وصفتها ودورها الموكول إليها في لازمة تخترق القصيدتين:

أَللَّا بِنْتُ الهَادِي يَا فَاطْمَة يَا زِينَه

نَجّينَا مْن الصَّهَادي والشّاعلِ ونْوَارينَا

9

بِنْت الرَّسُولْ يَا فاطمَه بنتِ الرّسُول يَا فاطْمَه

فَرْخْ الجَنَّه هَا بَتُولْ يَا فَاطْمَه

كانت القصيدتان أشبه بمحاورة وجدانيّة بين الشاعرين وفاطمة الزهراء محورهما التوسّط من أجل الشفاعة. وقد قرن الشّاعر وهّاب في كامل القصيدة بين اسمها واسم أبيها في حركة دالة على مصدر مشروعية دورها المنوط بعهدتها وتأمين مكانتها في سياق صراع مذهبي محتدم بين السنّة والشيعة.

يَا بِنْتُ السَّيِّدُ نَا 190 اعْلِيَّ لَمْلَاكُ اتْقَيِّدْ.

يَا بِنْتُ الْمُنْذِرْ بَايِتْ طُولْ اللِّيلْ انْكَنْدرْ.

يا بنت الطّاهر سلْطَانكْ في الدّنيَا ظَاهرْ.

يا بِنْتُ الغَالِي هَنّينِي 191 وشُوفِي لَحْوَالي.

يَا بِنْتُ الصَّادِقْ طُلِّي بِإِذْنْ الله الواثقْ.

يَا بنت الشَّاهد رضّيني واعطيني عَاهدْ.

اخترقت جُمل النداء كامل القصيدة مذكّرة بصلة المنادى فاطمة الزهراء بأبيها رسول الإسلام. وأفاد النداء معنى التوسّل من أجل تحقيق النجاة من هول يوم الحشر، وممّا يحدثه من قلق لدى المتديّن الشعبي. وقد استدعت الذاكرة الشعريّة مجموعة من أسماء الرسول مثل السيادة والطهر والصدق والشهادة لتحلّي بها صورة فاطمة المُتخيّلة. وقد أحجم المتكلّم عن التصريح باسمها وكنّى عليها بما يرفع مكانتها ويلحقها بأعلى

<sup>190 -</sup> تستعمل في بعض الجهات بمعنى الضمير أنا.

<sup>191 -</sup> طمئنيني وانظري في أحوالي.

درجات المقدّس الإسلامي. كنّي عليها بصفات أبيها ليؤهلها لخلافته وإشراكها في بعض ما خصّه به ربّه مثل فعل الشفاعة.

ونجد صدى تخصيص فاطمة الزهراء بالشفاعة في المخطوطات القيروانيّة ضمن نصوص قليلة، عكس ما يوجد في النصوص الشعريّة. ومن ذلك طلبها أن يكون مهرها الشفاعة للعصاة من أمّة أبيها. فاستُجيب لها ونزل «جبريل عليه السلام من ساعته وبيده حريرة مكتوب عليها إنّ الله جعل مهر فاطمة [عنده] الشفاعة في العصاة من أمّتك. فأوصت فاطمة رضي الله عنها عند موتها بأن تُجعل تلك الحريرة في كفنها، وقال: إذا رُشرت يوم القيامة أرفع تلك الحريرة وأشفع في عصاة أمة أبي $^{196}$ .

لقد أنجز العقل الإيماني الشعبي مقايضة قيمة ماديّة اجتماعيّة بقيمة دينيّة مقدّسة، فأحلّ الشفاعة بدلاً من المهر، وكان زوجها على قد عجز عن توفيره بسبب الفقر والحاجة. والنتيجة هي الرفع من مقام فاطمة والإسهام في صناعة رمز المخلِّص الأنثوي بين المسلمين. ويلعب هذا التعويض دوراً مهمّاً في الأدبيات الدّينيّة؛ إذ غالبا ما تسعى النصوص الوعظيّة إلى الدفع بالبسطاء والفقراء ممن لم يكن لهم حظّ في الدّنيا إلى التضحية برغباتهم وحاجاتهم الدنيويّة من أجل تحقيقها في الآخرة. فتكون فاطمة بموقفها ذاك رمزاً يهتدي به وأنموذجاً يُحتذى، ويكون التشبّه بها مسكنا لهواجس الشهوات الممتنعة. ومن المنطقى أن يخلق هذا الوضع ميلاً إليها وإلى الناطقين باسمها، ويصبح الفقر الدنيوي مطيّة لغنى الآخرة.

أسّست مرويات المتخيّل الشعبي لقداسة الرمز الفاطمي في الأعمال التعبّديّة العقدية بأوامر إلهيّة. فبسبب التهجّد وقيام الليل والصيام، نزل ملاك الوحى جبريل «على سيّد الأنام، وقال له: ربّك يقريك السلام، ويقول لك إنّ عليّاً وفاطمة تركا فراشهما وهجرا المنام في هذه الثلاثة أيام، وأقبلا على الصيام والقيام، فامض إليهما وسَلْ عنهما، وقل لهما إنّ الله تعالى قد باهى بكما الملايكة [الملائكة] المقرّبين، وإنكما تشفعان يوم

<sup>192 -</sup> التقينا.

<sup>193 -</sup> ابن آدم.

<sup>194 -</sup> ويحه.

<sup>195 -</sup> يخطئ.

<sup>196 -</sup> في تزويج سيّدتنا فاطمة الزهراء، مخطوطة قيروانيّة، ص ص 131-132

القيامة في العصاة والمذنبين» <sup>197</sup>. تدعم هذه المرويّة ما تحقّق لفاطمة في المروية السابقة، وتقدّم الضمانة للفقراء والمحتاجين بأنّ التشبّه بها واتّباعها يحقّقان الخلاص النهائي. ويكون هذا الخلاص مضموناً بدوره، بأمر إلهي نازل مثلما ينزل الوحي. وقد يشاركها في هذا الدور ابناها الحسين والحسين. وترتفع بهما المرويات ليكونا بقيمة الوحى المنزّل وبقداسته ودوره. يقول الشّاعر:

واللَّامْ عْلَى الله امْعَمِّلْ 198 ، يْنَجِّينَا ملِّي يشْعلْ 199

ابْجَاهْ طَهَ المُفضَّلْ جَدْ الحَسَنْ واحْسِينْ

وابْجَاهْ مَا هُوَّ امْنَزِّلْ عِلْمِ التَّوحِيدْ امْفَصِّلْ

والبَقْرَة والمُزّمِّلْ ومَريَمْ ويس

انسجاماً مع هذا المنحى الخلاصي تربط مرويات المدوّنة ربطاً وثيقاً بين فعل الشفاعة وآل البيت. وقد جاءت صيغة المرويات صارمة في هذا المعنى. فأكّدت استحالة نيل الشفاعة بعيداً عن خماسي الكساء. ولم تكتف المرويات بأسلوبي الترغيب والتوجيه، بل اعتمدت الترهيب من عدائهم والإساءة إليهم في سياق التضييق على العلويين مشرقاً ومغرباً. وجاء جواب الاستفهام الإنكاري واضحاً في المخطوطة القيروانيّة:

أَتَرجو أُمَّةٌ قَتلَتْ حُسيْناً

شَفَاعَةَ جَدِّه يَوْمَ الحسَابِ»<sup>200</sup>.

وقال الشَّاعر وهَّاب في المعنى ذاته:

بِنْتْ المُبَجَّلِ لَافِينَا 201 في بَابْ المَحْشِرْ

غُدْوَه كي يكْبِرْ بُونَادِمْ 202 ويْقِلْ الفُولْ

<sup>197 -</sup> م.ن، ص141

<sup>198 -</sup> أعوّل على الله

<sup>199 -</sup> أي يشتعل والمقصود النار.

<sup>200 -</sup> في آل النبي، مخطوطة قيروانيّة، ص36

<sup>201 -</sup> التقينا.

<sup>202 -</sup> ابن آدم.

# احْلِيلْ 203 إلِّي يَعْثِر 204 وِيْعَادِي آلْ الرَّسُول يا فاطمه

قد تتجاوز شفاعة العلويين البشر لتشمل الحيوان. وتأخذ في هذا السياق بعداً مادياً دنيوياً لا يختلف عن سياقه السابق، فتكون تحريراً من العذاب وإعادة للأمل وحفظاً للحياة والتضحية، وتصبح ضامناً لقيمة الوفاء والاعتراف بالمعنى الاجتماعي، يقول الشاعر:

$$^{206}$$
نْطَقْ $^{205}$ لِيهُودِي وفال جَمْلي كْبر

وما عَادْ طايقْ $^{207}$  الْهزّاني $^{208}$ 

لَيَّ نَنْحْرو ونْفَرْفُو حْسِبْ لِلْبيعاني 209

اسْمَعْ اجملْ وُباتْ في حِيراني 210

في وسْطْ حوشْ 211 معْفُولْ منْ رجْليهْ

فَطّعْ 212 اجْمَلْ وهربْ للسيّدْ على وبنيه 213

وفلُّو آ سيدي نا جيتْ عندكم هَرْبَاني 214

الْكافرْ مَا لْفيتْ حْنانهْ فيهْ 215

203 - ويحه.

204 - يخطئ.

205 - أي نَطَقَ.

206 - أي كبُر.

207 - أي يطيق.

208 - أي حمل الأثقال.

209 - أي أنحره وأوزع لحمه أقساطا للمشترين.

210 - أي في حيرة.

211 - هو البيت الكبير المحاط بسور.

212 - أي قطع الحبل الذي يربطه.

213 - المقصود على بن أبى طالب وأبناءه.

214 - أي أنا جئتكم هاربا.

215 - لم أجد عطفا من قبل اليهودي.

نطق اليهودي في المقطع، وأنطق المتخيّل الشعبي الجَمل معه. ولم يكن اختيار المشهد اعتباطياً من قبل صانع المرويّة؛ فبالإضافة إلى اعتماده تقنيتيْ الإنتاج Production<sup>216</sup> والمحاكاة Mimésis في صناعة الصورة القصصيّة، فإنّه وضع في الاعتبار لذّة التشويق وشدّ المتلقّى. فالعقل الإيماني الشعبى ميّال فطرياً إلى تذوّق العجيب والغريب، وتوّاق إلى الحلول في المعجزات والكرامات عند تقبّل الأخبار. وإذا لم يتلوّن الخبر بما يخالف المألوف المملّ، فإنّه لا يغري ولا يؤثّر، ويضعف رهان صانعه. واستناداً إلى هذه الخطّة الدعويّة، يتحيّن الرّاوي الفرصة لتمرير ما يراه مناسباً عبر آلية التأثير الإقناعي.

في الخبر المحاكي لرواية مماثلة تعلُّقت بالرسول صلى الله عليه وسلم217، يُحوّل جمل اليهودي إلى ما يشبه الإنسان، فينصت ويفهم ويعبّر عن معاناته ورغبته في الشفاعة لدى صاحبه. وقد تخيّر الجمل من النّاس البيت العلوى ليحقّق خلاصه. واختيرت ديانة مالكه بعناية لتخدم أهداف القصّ. فعلى ومن ورائه أبناؤه وزوجته هم الملجأ والمهرب لكل مظلوم ومحروم، والعدالة لا تتحقّق إلّا بهم والنجاة موكولة إليهم اصطفاء وتكريماً. وممّا يستبطنه الباثُّ والمتلقَّى كلاهما، المماثلة بين اليهودي المصنّف كافراً وعدوّاً إسلاميّاً، وأعداء العلويين مشرقاً ومغرباً. ومهما كانت بساطة ذهن المتلقى، فإنه يتاح له التقاط الرسالة واستبطانها ثقافيّاً.

#### ٧١- البطل الدّيني

هِتُّل هذا المركب النّعتي مبتدأ في جملة اسميّة خبرها التحليل اللاحق به. وقام اختيار تخصيص البطل بصفة الدّينى على طبيعة الصورة المركّبة من مرجعيّتين؛ مرجعيّة اجتماعيّة متجذّرة في الذاكرة والوجدان العربيّين، ومرجعيّة دينيّة إسلاميّة ناشئة وآخذة في التوسّع مشرقاً ومغرباً. والجامع بين المرجعيّتين هو أهميّة القوّة والشجاعة وبذل النّفس من أجل المجموعة. فالفارس مقوّم من مقومات الهويّة القبيلة العربيّة. والجهاد في سبيل الله كان وسيلة أساسيّة في تثبيت نواة الجماعة الإسلاميّة الناشئة وتوسيع رقعتها الجغرافيّة والبشريّة. وكانت مقولة الجهاد الإسلاميّة استثمرت قيمة الفروسيّة واستوعبتها، بل أسْلَمتها وحوّلتها من قيمة اجتماعيّة دنيوية إلى قيمة أخروية مقدسة.

لئن دمجت الثقافة الرسميّة بين القيمتين لصالح قيم الديانة الإسلاميّة الناشئة، فإنّ المتخيّل الشعبي لم يسلم بالمعادلة العالمة Savante، وبقيت آليات إنتاجه للصور والرموز منشدّة إلى المرجعيات الاجتماعيّة القديمة. ومن هذا المنطلق، تم اقتراح عنوان البطل الدّيني. ويندرج هذا المبحث ضمن ما يُعرف بعلم البطولة في الدراسات الاجتماعيّة النفسيّة 218، و«هو علم، أو فرع علميّ ينصبّ على تناول الأبطال الذين رُسموا، أو

<sup>216 -</sup> الإنتاج عند بسام الجمل هو ابتداع أخبار تشد الشخصية المدروسة إلى عوالم العجيب والغريب والمعجزات والكرامات: جدل التاريخ والمتخيّل:

<sup>217 -</sup> سنعود إليها في الفصل القادم مرجعيات المتخيّل الشعبى التونسى.

<sup>218 -</sup> يُنظر مثلاً: غوستاف لوبون، سيكولوجيّة الجماهير، ترجمة وتقديم هاشم صالح، ط1، 1991، بيروت، دار الساقي.

تحقّقوا فعلا في تراثنا الواعي وفي لاوعينا التاريخي الجماعي»<sup>219</sup>. ويرى على زيعور أن الأبطال إنتاج الأنا الأعلى من خلال مجموعة قيم ومُثل ووجدان دينيّ، وأنّ دراستهم سبيل لفهم النماذج الموجودة أو المنشودة بالنسبة إلى كلّ جماعة 220 ونعدّ الأبطال الشعبيين صناعة الأنا الجمعي الشعبي الساعي إلى التحرّر من هيمنة الأنا الأعلى الرسمى والتعبير عن تطلعات الهامش والمهمّشين.

يحلِّق البطل الديني علي بن أبي طالب في نصوص مدوّنة البحث بجناحين يضمنان له المشروعيّة في الفضاء الشعبي؛ مشروعية اجتماعيّة تتأسس على قيم عربيّة تاريخيّة وتلقّ شعبي إيجابي لأخباره، ومشروعيّة دينيّة تنبني على القرابة من الرسول محمد صلى الله عليه وسلم، باعتباره ابن عمّه وزوج ابنته المصطفاة، مثلما عرضنا لذلك في العنصر الأول من هذا الفصل. وتجد الباحثة نبيلة إبراهيم منطقاً في جمع التعبير الشعبي دوما بين الدّيني والدنيوي. وتفسّر هذه الخاصيّة بسعي الإنسان الشعبي إلى امتلاك العالم من خلال فهمه وحلّ مشكلاته 221. وإذا أخذنا في الاعتبار طبيعة العقل الشعبي وآليات اشتغاله، يتبيّن بيسر أنّه لن يحقّق رغبته في السيطرة على مجاله دون اللجوء إلى المتخيّل الغيبي بآلياته السحريّة.

ما دمنا نتحدَّث عن صورة البطل الدّيني في نصوص المتخيّل الشعبي التونسي، نشير إلى تأكيد الدراسات علم النفس الاجتماعي إقبال الجماهير على الصور وسرعة تقبّلها. وأكد الباحث الفرنسي غوستاف لوبون Gostave Le Bon في دراسة مخيّلة الجماهير، أنها تتأثر بالصور بشكل خاص، وأنّه في حال عدم امتلاك الصّور، مكن أن نثير «مخيّلة الجماهير عن طريق الاستخدام الذكي للكلمات والعبارات المناسبة»222. وإذا كان لوبون يقترح اللجوء إلى الصورة الخطابيّة لسدّ نقص غياب الصور الأخرى، فإنّنا نعدّ الصورة الخطابيّة الشفويّة المكوّن الأهم في صناعة سيكولوجيّة الجماهير التونسيّة والعربيّة. فالذهنيّة العربيّة تأسست على الشعر حتى قيل إنه ديوان العرب، وتوسّعت بالقصّ حتى صار علامة حضاريّة مميّزة لموروثها بمستوييه العالم والشعبي.

انبنت صورة البطل الديني في مدونة البحث شعراً ونثراً، وترسّخت في الوجدان الشعبي التونسي بتقنية التكرار. ففي حفلات الزواج الختان يفتتح التونسيون في جهة سليانة أفراحهم بقصيد «جمل اليهودي»، وفي المساجد والأماكن العامّة يروى القُصّاص تفاصيل «غزوة وادى السّيسبان» أو ينشدوها شعراً، وتروى بطولات على في المخطوطات القيروانيّة شعراً ونثراً.

باعتبار أنَّ صانع المرويات الشعبيّة على وعي بسياق التلقّي، فإنّه يحرص على حسن إعداد مروياته وإخراجها. فالمتلقّي يكون غالباً، ميّالاً وجدانياً إلى الاختزال والتكثيف. فالحيّز الزمني المحدود لمجالس القص

<sup>219 -</sup> على زيعور، قطاع البطولة والنرجسية في الدّات العربيّة، ص7

<sup>221 -</sup> نبيلة إبراهيم، البطولات العربيّة والذاكرة التاريخيّة، ص ص 9-10

<sup>222 -</sup> غوستاف لوبون، سيكولوجيّة الجماهير، ص116

يستوجب اختزال الحكايات الطويلة، سواء في مصادرها الشفويّة أو المكتوبة، والحرص على الإشباع النفسي ولذَّة المتخيّل يولّد الرغبة في تكثيف أحداث القصّ وتحصيل العبر وبناء الثقافة الفرديّة. ويتطلّب التحرّك بين هذين القطبين عمليات مهاريّة متنوّعة من أجل تحقيق أهداف صانع المرويّة وباتّها ومتلقّيها. وغالباً ما توجّه الصور الخطابيّة الشفويّ إلى عواطف المتلقّى بدلا من مخاطبة عقله، فعقله بخيل وقليل النشاط، وحتى يسدّ هذا النقص فهو محتاج إلى حركيّة العواطف وتحرّقها لمغامرات العقل الشفوى.

وممًا وظَف المتخيّل من آليات في صناعة صورة البطل الدّيني، المثلنة Idealisation. والمقصود بالمثلنة هو رسم مُوذج مثالي للبطل الدّيني بما فيه وما ليس فيه من صفات، ليكون متميّزاً عن السائد وخارقاً لهياكل الواقع والتاريخ، ومتفرّداً في صورته، فيكون مركز جذب للمحيطين به ومادة ثقافيّة معبّرة عن روح الجماعة. وقامت مثلنة علي بن أبي طالب في مرويات المتخيّل الشعبي التونسي على قاعدتيْ الدّنيوي الاجتماعي والمقدّس المفارق وعلى صورة النبي محمد صلى الله عليه وسلم، باعتباره الأغوذج المقدّس الأعلى في المتخيّل الإسلامي. وسنتطرّق إلى هذه المسألة، باعتبارها إحدى مرجعيات المتخيّل الشعبى التونسي في صناعة صور العلويين.

اعتباراً لسياق التلقّي مثلما بيّنا سابقاً، فإنّ المرويات الصانعة لبطولة على أهملت الحديث عن مراحل أساسية في بناء نماذج الأبطال الشعبيين. ومن مظاهر الاختزال التخلّي عن مولد على ونشأته وإسلامه وزواجه، وما ظهر عليه من علامات التميّز والتفرّد. وبدأت أحداث القصّ شعراً ونثراً من صورة على الكاملة، وبُنيت على مشاركاته الفعليّة في ساحات القتال. وجرى التركيز على الجانب المقدّس في صورته، وهو اختيار يلبّي رغبة صانع المرويات، ولا شكَّ في أنَّ للتشيّع السياسي الفاطمي المتمدّد مشرقاً ومغرباً دوراً في تشكيل الصورة.

لئن استندت مثلنة على بن أبي طالب في جانبها المقدّس إلى سيرة الأنبياء والمميّزين من الصّالحين، فإنها تتجاوزها أحياناً وتجعل النماذج المحاكاة محتاجة إليه في إنجاز تكليفها الشرعى. وقد تقدمه عليها في إقرار العدالة وتحقيق التوازن المفقود. وظهر التغيير في تراتبيّة المشبه والمشبّه به في قصيد «جمل اليهودي»؛ إذ لمّا شعر الجمل بانقلاب صاحبه عليه نشد العدالة عند على وبنيه قبل الرسول.

فَطَّعْ 223 اجْمَلْ وهربْ للسيّدْ على وبنيه 224

وفلُّو آ سيدي نا جيتْ عندكم هَرْبَاني 225

الْكافرْ مَا لْفيتْ حْنانهْ فيهْ 226

<sup>223 -</sup> أي قطع الحبل الذي يربطه.

<sup>224 -</sup> المقصود علي بن أبي طالب وأبناءه.

<sup>225 -</sup> أي أنا جئتكم هاربا.

<sup>226 -</sup> لم أجد عطفا من قبل اليهودي.

لم يكن ظهور الرسول على مسرح أحداث الخلاص فاعلاً مثلما كان يفترض أفق المتلقّى الدّيني؛ إذ اكتفى بالمفاوضة السلميّة لليهودي الظالم جمله، بل إنه عجز حسب النص الشعري عن حلّ المشكل وتحقيق العدالة المنشودة للجمل بسبب الشروط المجحفة التي وضعها مفاوضه.

قْرَى ليهُودي الجواب وفْهمْ ما فيهْ

وفَلُّو إذا تحبْ تَمُّ البيعاني 227،

المال عندي منّو باسم 228،

المال عندي منّو خزاينْ واشْ نَعملْ بيهْ؟

إذا تحبْ مِّمْ البيعاني

تعْطيني عَشْرة من رجالكْ فيهْ:

بوبكر وعلى وبوعفاني 229

وفاطمة بنتكْ ولِّي نفُولْ 230 عْليهْ

تتضح معالم الصراع المقدّس بمطالبة اليهودي [العدو/الكافر] بالعشرة المبشّرين بالجنّة من صحابة الرسول في التراث الإسلامي، وبابنته فاطمة الزهراء. ومراعاة لسياق التلقّي اختزلت المرويّة القائمة لتشمل أبرز الأسماء، رغم غياب عمر، ويمكن تفسيره بالضرورة الإيقاعيّة أو بعفوية صانع المروية. وتبرز مجدّداً رؤية الضمير الجمعي التونسي للخلاف المذهبي حول مشروعيّة الصحابة وتراتبيتهم بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم. فلئن كان الميل لعلى وبنيه واضحاً وجليّاً، فإنّه لا يقلّل من قيمة الآخرين، ولا يقصيهم مثلما يظهر ذلك في الأدىيات الشبعيّة المشرقيّة.

بعد تأسيس الصورة على أرضيّة المقدّس الإسلامي في بعديه العقدي والبشري، فسحت المرويّة المجال لظهور الجانب البطولي الاجتماعي. فظهر على بعد أن تأخّر من أجل وساطة الرسول الصلحيّة. ظهر البطل

<sup>227 -</sup> بيع الجمل.

<sup>228 -</sup> كثير.

<sup>229 -</sup> الصحابة الثلاثة: أبوبكر وعلى وعثمان.

<sup>230 -</sup> أقول، أي ما أطلبه

الديني، باعتباره أحد المبشّرين بالجنّة، متسلّحاً بأبرز القيم الاجتماعيّة العربيّة، وهي الفروسيّة وحوافّها؛ فكان الاجتماعي في خدمة الدّيني بعد أن فشل الديني في خدمة الاجتماعي.

سيتضح هذا التقاطع في الصورة المرسومة لعلى، وهو يتدخّل لتحقيق العدالة المنشودة لدى الجمل الناطق. وقد جعلت المروية الجمل عيّز أهل العدالة من أهل الظلم والتديّن السليم من التديّن المحرّف.

سْمَعْ السيِّدْ علي وحلفْ باللَّيْمان 231

باسم ربِّي وباسم الرُّسُول نْبيهْ 232

ولبسْ الدِّرع والذرعاني 233

وعصابة من الذكير 234 مُواتيَهُ خُدِّيهُ

وبالسِّيف المنزول كي 235 بدا يْعَاني

ستِّينْ فَاغَهُ دايْرَهُ بيهُ

انغمس البطل في المقدّس الإسلامي، فأقسم باسم الله واسم نبيّه، شَرعنَةً للقتل الذي يستعد لأجله. وتعني الشرعنة أن يكون القتال جهاداً ضدّ الظلم ومن أجل العدالة في إطاره الأصغر، وجهاداً ضدّ الشرك من أجل راية التوحيد في إطاره الأكبر. ولتحقيق هذا الهدف تحلّى البطل بأفضل ما مكن أن يتحلّى به المقاتل العربي، وهو يذود عن حمى قبيلته.

تتأكُّد الحاجة إلى القتال في ظلّ تجاوز اليهودي المعطى الدّيني (الصحابة) ليشمل طلبه الشرف العربي المتمثّل في فاطمة الزهراء ابنة محمد وزوجة على القرشيين. ومن أجل ألا يصيب الملل الفتور أفق المتلقّى الشعبي، تقحم المروية على مباشرة في القتال، فتقف على التفاصيل لتمرّ إلى النتائج. لقد نفَّذ على تهديده إلى أن وصل منسوب الدماء إلى مستوى الركبة. وحتى حصانه كان فاعلاً في المعركة، وكانت أسنانه الحادّة سيفه المسلول.

<sup>231 -</sup> حلف اليمين.

<sup>232 -</sup> نبيّه.

<sup>233 -</sup> واقية الأذرع في الحرب.

<sup>234 -</sup> المادة التي صنع منها العصابة (المغناطيس).

<sup>235 -</sup> بمعنى حين.

لِـــلِّي عادْ الدَّمْ واصِلْ للرُكْباني
$$^{236}$$

حتّى م الجواد يغوِّرْ بسنّيهْ 237

سرّعت المرويّة السرد لتصل بالمتلقّى إلى النهاية السعيدة في دون إخلال بعنصر الإشباع ولذَّة القصّ. وخاض على الغزوة منفرداً. وفي إطار توظيف آلية التضخيم، جعل المتخيّل الشعبي على يقتل الآلاف، رغم اندلاع الخلاف مع يهودي واحد. وحقّق العدالة بردّ الظلم وتحرير الجمل، ثم سار الجمل يجول بفاطمة مبتهجة ببطولة زوجها ونصره على الأعداء.

لَبْسوا الجمل كَسْوَةٌ من الحريــــر الفاني 238

ورَكْبُوا فاطمة بنت الرسول عليه

ونادتْ فاطمة في اللّنصار والجيراني 239 :

انغلقت أحداث القصّ بما انفتحت به؛ فلم يكن نصر على الذي أشهرته زوجته فاطمة من على ظهر الجمل وبين الجيران والأنصار، نصراً قَبَليًا Tribal، بل كان نصر الإسلام على اليهودية والإيمان على الكفر والتوحيد على الشرك.

نحنا 241 لشلام ودينا وَحْداني

وهُوما الكفّار دينهم يخزيــــهُ

تتكرّر الصورة ذاتها في «غزوة وادي السّيسبان» شعراً ونثراً. ففي القصيدة التي يتناقلها التونسيون في الجنوب، يجلس النّبي على منبره غير قادر على مواجهة أعدائه. ويشتدّ به الحال إلى حدّ البكاء الشديد. ودون انتظار، ينزل له المتخيّل الشعبي ملاك الوحى جبريل ليرشده ويوجهه للاستنجاد بعلى، مثلما وجهه في حالات سابقة:

<sup>236 -</sup> الركبتين.

<sup>237 -</sup> أي يساهم الحصان في القتال بسنيه.

<sup>238 -</sup> الحرير الخالص.

<sup>239 -</sup> الأنصار والجيران.

<sup>240 -</sup> قدّموا له العلف.

<sup>241 -</sup> نحن الإسلام.

سيدي امْحَمِّدْ على المَنْبَرْ سَفْطُوا 242 ادمُوعَه علَى لَشْفَارْ اسْفَطِّلَّه 243 جبْريلْ اوْ حَدِّرْ 244 مِنْ دَرْجِةْ عَالِي لَقْدَارْ فَاللَّهُ آشْ تُبْغِي 245 يَا امْحَمِّدْ الْتُطْلبْ 246 عَنْدكْ يَحْضَارْ فَلَّه نُبْغي اعْلَيَّه بنْ خُويَا هُو نقْمَه للكُفَّارْ

جاء في المخطوطة النثريّة أنّه لما اشتدّت الحرب على المسلمين وقتل منهم أعداؤهم الكثير وجرحوا مثلهم، خرجت نسوان المهاجرين والأنصار «من المضارب والخيام، وكشفن عن رؤوسهنّ ونادين: وا هتيكة سترا، وا قتل رجالنا، وا يُتم أطفالنا، وا مصيبتاه في دنياه، قال الرّاوي: عند ذلك كشف النبي صلى الله عليه وسلم عن الثغر الكريم، وقال: إلهي وسيّدي ومولاي هؤلاء عبادك يسيرون ويدينون على دينك، إلهي ما على الأرض يوحّدك ويقرّ لك بكلمة التوحيد إلا هذه القبيلة، إلهي بالسرّ الذي بيني وبينك أن تنجدني بعلى بن أبي طالب، قال فلمّا فرغ النبي صلى الله عليه وسلم من دعائه، إلّا وأبواب السماء قد فُتحت، والأنوار قد تشعشعت، وجبريل عليه السلام قد نزل من عند رب العالمين، وقال: يا رسول الله ربك يقرئك السلام ويخصُّك بالتحيّة والإكرام، ويقول لك كان ذاك في الكتاب مسطوراً، كتب القلم في اللوح المحفوظ أنَّ المهاجرين والأنصار يُقتلون على وادى السيسبان، ولكن من أحبّ إليك من ينصرك بالملائكة المقرّبين مثل غزاة [كذا] بدر وحنين أو ينصرك بعلي بن أبي طالب كرِّم الله وجهه، ابن عمَّك، فقال النّبي صلى الله عليه وسلم، علي غائب في مكَّة، ونادي

<sup>242 -</sup> سقطت دموعه على أهداب عينيه.

<sup>243 -</sup> نزل عليه.

<sup>244 -</sup> نزل بسرعة.

<sup>245 -</sup> ماذا تريد؟

<sup>246 -</sup> كل ما تطلبه يُحضر لك.

<sup>247 -</sup> الفعل في الأمر: ناد.

[كذا] لعلى يا على ثلاثة أصوات، فقد أذن الله تعالى للملائكة الموكّلين بالهواء أن يأخذوا صوت النبي ويلقوه في أذن على بن أبي طالب كرّم الله وجهه، ويكون هذه الساعة عندك، وترى منه الطّعن والضرب»<sup>248</sup>.

انتهت المشورة بتوجيه من ملاك الوحى إلى استدعاء على، وهو في مكان بعيد عن مسرح الصّراع، فناداه النبي صلى الله عليه وسلم في المروية الشعريّة، من على منبره، فارتعش رأسه على ركبة عمّته التي أسلمت بسبب ما رأت وسمعت منه، فسألته فقال:

فَالله أوّلْ صُوتْ وثَاني صُوتْ

والثَّالثْ عنْدكْ يحْضَارْ

ارْعَشْ $^{249}$  رَاسَه على رُكْبِتْهَا

وْبِينْ ايديهَا دَارْ

فَالتْلَه اشْبيكْ 250 يَا اعْليَّه بن خُويَه

نِبْتِكْ 251 مِنْ هَا الفُومْ السُّحَّارْ

ق ق ق ق

نَدُوةٌ 252 امْحمَّدْ يا عَمَّه

الغَالِي ضَــامُوهْ الكُفَّارْ

فَاللَّهَا كَانْ كَذَّبْتُونِي

شُوفُوا 253 اجْوادي وسْطْ الدَّارْ

<sup>248 -</sup> مجهول، غزوة وادي السّيسبان، مخطوطة من الأدب الشعبي، ص15

<sup>249 -</sup> ار تعش.

<sup>250 -</sup> قالت له ما بك؟

<sup>251 -</sup> أظنك.

<sup>252 -</sup> نداء.

<sup>253 -</sup> انظروا، راقبوا

وجاء في المخطوطة النثريّة «عند ذلك نهض النبي صلى الله عليه وسلم ودار قامًا على قدميه، ودار وجهه نحو المدينة ونادى: يا على يا منصور من السماء، يا على يا بعلَ فاطمة الزهراء، يا على الرضى أنْجد محمد المصطفى. قال صاحب الحديث: كان على في مكَّة في منزل عاتكة رضي الله عنها، كان نامًا ورأسه في حجرها، وهي تنظر إليه وإلى حسن وجهه، وإذ ترغرغت عيناه بالدّموع، وقام [و]عرق الغضب بين عينيه كزبد البعير، وسُمع في بطن الإمام على دوي الطاحون، قال ثم إنّه [كذا] استوى جالساً، وهو يقول: لبّيك وأنا أصل إليك. قالت عمّته: ابن أخى مالك صحت هذه الصيحة، قال يا عمّتى رأيت مناماً أهانني، قالت يا ولدي وما الذّي رأيته؟ قال: قد قصد إلى مدينة يثرب [أربع] ماية ألف وأربعة وعشرون ألف فارس، وقد قتلوا أبطاله ورجاله ونهبوا أمواله وابن عمّى محمد صلى الله عليه وسلم في شدّة عظيمة، وهو ينادي [بأعلى] صوته، ولا بدّ لي من الخروج إلى المدينة» 254.

بلغت عقدة القصّ ذروتها بانسداد أفق الانتصار في غياب على بن أبي طالب، وتدرّجت في التأزّم بوجود البطل المخلُّص بعيداً عن مسرح القتال. ومن أجل دفع الأحداث نحو التطوّر وتجويد صورة البطل، حتى تكتمل معالم مميَّزها وتفرّدها، يتدخّل المتخيّل الشعبي للقفز بعلي على منطق الزمان والمكان الدنيويين. ومن أجل تجاوز هذا الحاجز، يلجأ المتخيّل الشعبي في عمليّة الإنتاج المعقّدة إلى عنصريْ العجيب والغريب. ولئن ذهب حازم القرطاجنّي إلى أنّ من شروط التخييل الحسن اقتراب المُحَاكي من المُحَاكَى، فإنّه يقرّ بأهميّة التخييل القائم على الممتنع العجيب لما يحقّقه من لذّة في وجدان المتلقّي 255.

ويظهر العجيب والغريب في تلقّي البطل الدّيني لهاتف نبيّه وتفاعل حصانه معه، ثم في قطعه مسافات طويلة في زمن قياسي يحاكي زمن رحلة الإسراء والمعراج، يقول الشاعر الشعبي التونسي:

فَاللَّهَا ديريلي 256 سَرْجي

وسيفْ الفُدْرَه ملِّ 257 الِّيسَارْ

اعْلَيّه نَفِّزْ 258 بِالسُّوطْ اوْ ذَاحَه 259

وجيه البرّ منْ سَبْعَه اسْوَارْ

<sup>254 -</sup> مجهول، غزوة وادي السيسبان، مخطوطة من الأدب الشعبي، ص ص 16-15

<sup>255 -</sup> مجموعة من الباحثين، معجم المصطلحات السرديّة، ص74

<sup>256 -</sup> أعدّي لي.

<sup>257 -</sup> على اليسار.

<sup>258 -</sup> قفز.

<sup>259 -</sup> ضربه بالسوط.

امْسيرْ الفَارسْ عَامْ الْكُلَّه

ق ق ق ق

سَارَه اعْلَيَّه في مشْوَارْ 260

عُرْضَاتَه فَطُّومه وزُهْرَه

بالحسَن والحُسينُ اصْغَارُ

فَالتَّلَهُ يا بنْ عمِّي يا بنْ عَمِّي

البيتْ صَارْ ارْعيَّه للكُفَّارْ

فَاللَّهَا عَظَّمْتْ ايمني

الدَّمْ للرُّكْبَه يَحْمَارْ

جاء في المخطوطة النثريّة «ثم أنّ [كذا] الإمام عليّاً ودّع عمّته عاتكة، وهو راكب على جواده، ودرج الجواد إلى نحو المدينة. قال صاحب الحديث: فأمر الله الجبال تُطوى بقدرة الله تعالى، والأرض تنطوي تحت حوافر الجواد بقدرة الله، فما مضت ساعة إلَّا والإمام قد وصل إلى المدينة، فما رأى فيها أحد، فأتى إلى داره ونظر من شقوق الباب، فإذا بالحسن والحسين يعانقان أمهما ويناديان، وا شوقاً إليك يا أبتي، وفاطمة تنادي وا شوقاً إليك يا أبتى والإمام واقف على الباب، فنهضت إليه وفتحت الباب له، فقال لهم الإمام على ما بكاكم؟ فقالت له فاطمة: يا حبيبنا قد أقبل على أبي من أهل اليمن أربع ماية [ألف] وأربعة وعشرون ألف فارس بحرههم وأولادهم»261.

ارتفع على عن عالم البشر، وصار جزءاً من عالم الغيب بفضل المتخيّل الشعبي، وأصبح يستمّد جزءاً من قوته من الله مباشرة عبر الملائكة، وتوقّف النصر ضدّ الكفّار على حضوره. ورغم تميّز على المطلق حتى حضور النبي صلى الله عليه وسلم وملاك الوحي جبريل على أرض المعركة، فإنّ مرويات المتخيّل تحافظ على طابعه الإسلامي، فيقول: «يا فاطمة إنّ دعاك مقرون بدعاء أبيك، ويا حسن ويا حسن إن دعاكما مقرون بدعاء أبيكما وجدّكما فساعدوني على الدعاء، ثم أنّ [كذا] الإمام على بسط كفّيه ونادى: إلهي وسيّدي ومولاي أسألك بسر صاحب هذا الهودج، سيّد العالمين، وبحقّ هذين الطفلين سيّدي شباب أهل الجنّة، أن تطوي لنا الأرض وتقرّب

<sup>260 -</sup> تعنى في العامية التونسيّة بعضاً من الزمن أي في نصف الساعة والساعة تقريباً.

<sup>261 -</sup> مجهول، غزوة وادي السّيسبان، مخطوطة من الأدب الشعبي، ص17

لنا البعيد، وتهوّن علينا كل أمر صعب وشديد، قالت فاطمة رضي الله تعالى عنها: وعزّة ربي لقد رأيت النّاقة فرّت بين السّماء والأرض، فما كان دون يوم إلّا ونحن قد أشرفنا على وادي السّيسبان»<sup>262</sup>.

كان على في هذه المشاهد الخطابيّة المتخيّلة أقرب إلى البطل الدّيني منه البطل الاجتماعي، ورافقت الملائكة تحركاته إلى أن وصل إلى أرض المعركة. وصارت قوّته تعدل قوّة آلاف الملائكة. وقد مكنه هذا التميّز من قلب الهزمة نصرا والحزن فرحا، ونصر الحق على الباطل بعد أن اكتسحه، وضمن عودة للتوازن المفقود والعالم المنشود، ونصر دين التوحيد على عقيدة الشرك. ومَثّل الشجاعة أحد مقومات البطل الدّيني المكلّف <u> </u>مقاومة الشرّ ليحلّ محله الخير. وإذا كانت الشجاعة متاحاً اجتماعيّاً، فإنّ شجاعة البطل الدّيني تتجاوز جماع الشجاعة الحمعيّة لترتبط بالقدرة الإلهبة الخارقة.

 $\dot{ec{\epsilon}}$ خَلَّه الرُّوسْ مثْل العَنْصرْ

مَفْسُومَه اشْطَارْ اشْطَارْ

وخَلَّه كَانْ مَنْ يَمِّنْ 264 بالله وْرَسُولْ الله

أو يشْهدْ ابْنَبينَا المُخْتَارْ

جاءت النهاية في المخطوطة النثريّة مماثلة، فلم يترك البطل الديني على بن أبي طالب من أعداء الإسلام إلّا من أسلم وقاتل معه ضد الغطريف رمز الكفر والشرك في المرويات. غاب على، فاختلُّ توازن الجماعة وصارت عقائدها في خطر، ومجرّد أن عاد وظهر على الساحة عاد التوازن واستقرّ الوضع مجدّداً. إنها دعوة صريحة إلى اتباع العلويين الربانيين لتحقيق الخلاص المنشود.

<sup>262 -</sup> م.ن، ص18

<sup>263 -</sup> نبات في المناطق الجافة برؤوس مثل البصل.

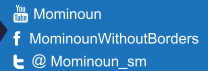
<sup>264 -</sup> يؤمن.

#### خاتمة

الحديث عن صورة خطابية للرموز الدينيّة هو حديث عن مجموعة من التمثّلات الفرديّة والجمعيّة. ولهذه التمثّلات سياقات متعدّدة مثل النفسي والاجتماعي والسياسي والثقافي الموروث. وقد تطرقنا في هذا الفصل إلى تمثلات العقل الإيماني الشعبي التونسي لمكانة لآل البيت ووظيفتهم ودورهم. وتوقفنا عند أربع صور أساسيّة؛ الأولى صورة المصطفين، وتركّزت أساساً على شخصيّة فاطمة الزهراء. وقد فككناها بين التاريخي والمتخيّل وبيّنا أهميتها في منظومة الخلاص الشعبيّة تحت عنوان الشفاعة.

وجاءت الصورة الثانية لسيِّدي شباب الجنَّة. ولئن قرن المتخيل الشعبي بين الحسن والحسين، فإنَّ قتيل كربلاء قد غطى الصورة كلها، وخصص له المتخيّل القيرواني مخطوطة كاملة باسمه. واستند المتخيّل في صناعة مروياته إلى التاريخ الرسمى ثم ضخمه مجموعة من الأخبار العجيبة والغريبة بحثاً عن التشويق وترسيخاً لمقولة المظلوميّة. وقد غاب الحسن عن المشهد مثلما غاب في العمل السياسي الثوري.

تمحورت الصورة الرابعة حول مفهوم الشفاعة والشفعاء. ونالت فيه فاطمة الحضور والتميّز. وقد بيّنا بكثير من التفصيل طبيعة الدور الذي أوكلتها إليها المرويات. وتوقفنا عند المرجعية الاجتماعية لبناء الصورة. وأما الصورة الخامسة، فخصصناها للبطل الديني الممثل في علي بن أبي طالب. وقد حاولنا تفكيك صورته المبنية على المرجعيتين العربية والإسلاميّة. وقد جمع فيها على بين المثل الأعلى الأخلاقي العربي ما فيه من قيم البطولة والشجاعة والنجدة، وبين الرجل المقدس الذي تحركه الإرادة الإلهية ما متلكه من قدرة وأدوات. وفي المستوى المنهجي، وضعنا مجموعة من آليات اشتغال المتخيّل الشعبي مثل الومضتين الوارئية والاستباقية والاختزال والمثلنة وغرها.



info@mominoun.com www.mominoun.com

